## جَزَالْفُلْسَفَائِلِيُونَانِيَّنَ قَبُلَسُفَ رَاط

[عاضرات ألقاها عام ١٩٥٣ - ١٩٥٤]

الدكوراحدقوا دالأجواني أستاذ الناسة كلة الآداب عاسة الناهرة

الطبعة الأولى ١٩٥٤

كَالْكَتِيْنَا فِي الْكِلْلِيَّةِ مِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِيلِيِّةِ مِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْعِلْ الْمُنْ الْمُنْ

# فِ الفالسفارليونانيينَ قبلسفارليونانيينَ قبلسفارليونانيينَ قبلسفارليونانيينَ قبلسفارليونانيينَ الماليونانيينَ الماليونانينَ ال

[محاضرات ألقاها عام ١٩٥٣ — ١٩٥٤ ]

الدكنورالمحرفوا والأهيواني أستاذ الفلسفة بكلية الآداب بجامعة القاهرة



# مُفُنِّرُمة

الفكر البشرى كلّ لا يتجزأ ، ترتبط حلقاته ، ويتطور من الماضى إلى الحاضر بحيث لا يتيسر منهم المذاهب الحديثة إلا حين ترد إلى أصولها التي نشأت عنها ، وكما رجعت إلى أصل رأيت أنك تحتاج في فهمه إلى الرجوع إلى الأصل الذي سبقه ، ويتسلسل بك الأمر حتى تبلغ الأصل الأول الذي نبعت منه الفلسفة ؛ وهي كما تعلم لفظة يونانية استحدثها الإغريق للدلالة على هدذا الضرب من التفكير . فالأصل الأول للفلسفة بمعناها الذي اصطلحنا عليه ظهر في اليونان في القرن السادس قبل الميلاد ، وظل ينمو حتى بلغ ذروته عند سقراط ثم أفلاطون وأرسطو .

وقد تجدد الاهتمام بدراسة الفلسفة اليونانية لما لها من أثر في الفلسفة الحديثة منذ عصر النهضة ، حين اكتُشفت كتب قدماء المؤرخين مثل فلوطارخس وستو بايوس وديوجين لايرتوس ، فعادت مذاهب اليونانيين إلى الحياة ، واحتذى فلاسفة عصر النهضة حذوها .

أما العناية بالفلسفة قبل سقراط، ومحدادلة الكشف عن حقيقة أمرها، فلم تظهر إلا في القرن التاسع حين سادت نظرية «هيجل» الخاصة بتطور التاريخ وانتقاله في مراحل يرتبط بعضها ببعضها الآخر، فاتجهت الدراسات نحو كشف آثار الفلاسفة السابقين على سقراط، حتى أيكتب تاريخ الفلسفة كلما على أساس

صيح. واضطلع « ديلز » بوجه خاص بهذا العبء ، كا اضطلع غيره على نطاق أضيق ، فجمع « النصوص » من شتات التواريخ القديمة ، ورتبها ، وطبعها كا وجدها في المخطوطات اليونانية ، وذلك في أواخر القرن التاسع عشر . وعند ثذ تيسر لأمثال رنوڤييه ، وجومبرز ، وأو برفج ، وغيرهم كتابة تواريخ شاملة بحللون فيها تطور الفكر اليوناني .

ولكن اللغة اليونانية ليست من السهولة بحيث يتيسر لأى مؤرخ للفلسفة أن يفهمها ، وهو إذا فهم معناها إجمالا فلا يستطيع نقلها (١) ، اللهم إلا إذا كان من المتخصصين فيها العارفين بأسرارها . وآية ذلك هــذا الاختلاف العظيم بين الترجمات التي ينقلها المختصون ، وهو اختلاف قد يغير المعنى المقصود تغييرا تاماً . ومن الملماء من يرى أن الترجمة مهما تكن دقيقة وأمينة لا تكنى فى نقل المعنى نقلا صحيحاً ، فيذكر النص باليونانية على طوله ، كما فعل الأستاذ « راڤن » في كتابه « الفيثاغور يون والإِبليون » مثلا . و يعمد سائر المؤرخين إلى استعمال المصطلحات اليونانية ، مثل « لوجوس » و « نوس » و « فيليا » و « أبير ون » و « كاثارسيس » وغيرها ، لأنَّ أيَّ اصطلاح حديث مقابل لها لا يدل على المعنى المقصود دلالة صيحة . ومن الطبيعي أن يظهر مثل هــذا الاختلاف في الدراسات الأولى . ولما ظهرت المباحث التي طبعت في ألمانيا و في إنجلترا و في فرنسا منذ أواخر القرن الثامن عشر وأوائل القرن العشرين ، رأى المعاصرون أن يرجعوا بالبحث إلى تلك الدراسات

<sup>(</sup>۱) من المؤرخين للفلسفة الذين ظهروا فى أواخر القرن التاسع عشر الفريد ڤيبر الاُستاذ بجامعة ستراسبورج ، وقد ذكر فى كتابه ص ۲۱ ، من الطبعة العاشرة ســنة ١٩٢٥ جزءاً من قصيدة بارمنيدس باللغة اليونانية دون ترجمة ، وذلك لصعوبة القصيدة .

يوسعونها ، و يهذبونها ، و يفسرون المذاهب تفسيرا جديداً يلائم ما وقع عليه نظرهم عند البحث في النصوص القديمة ذاتها .

و يعد كتاب « برنت » المسمى فجر الفلسفة اليونانية ، والذى أصدر طبعته الأولى عام ١٨٩٢ حجة في موضوع الفلاسفة السابقين على سقراط . وهو يمتاز بأمرين: الأول أنه قدم للكتاب بدراسة طريقة التاريخ لهؤلاء القدماء ، وعلى أى المصادر يمكن أن نستقي آراءهم ، وكيف نميز بين الغث منها والسمين ، وكيف أخذ المتأخر عن المتقدم ، حتى يبلغ أقدم مصدر وهو ثاوفراسطس . والثابى أنه نقل عن « ديلز » وغيره معظم نصوص الفلاسفة الذين يدرسهم مثل هرقليطس و بارمنيدس وأنبادقليس . ذلك أن الدراسة الأكاديمية الصحيحة لا بد أن تعتمد أولا وقبل كل شيء على النصوص ذاتها ، التي يؤولها باحث على نحو معين ، ويؤولها باحث آخر على نحو آخر ، كما رأينا فى أمر الخلاف على بارمنيدس أهو مادى أم مثالى ، وهما مذهبان على طرفى نقيض ؛ و إنما يرجع ذلك إلى طريقة فهم النص؛ فالنظر في النصوص والتعمق في فهمها ومعرفة معناها الصحيح يصحح التاريخ للفلسفة . فهذا «برنت» نفسه حين أصدر طبعته الثالثة من كتابه عام ١٩٢٠ ، كتب يقول: إنَّ موضوع الفلسفة اليونانية كان لا يزال يعالج في انجلترا من وجهة نظر هيجل، وكانت النأويلات التي سادت في القرن الناسع عشر تقوم على بعض الفروض التي لَم يؤيدها أي دليل ، بل أكبر الظن أنها بعيدة الاحتمال .

ثم برز الاهتمام مرة أخرى بالفلسفة قبل سقراط فى السنوات الأخيرة ، فأصدر ييجر كتابه عن « العلم الإلهى عند فلاسفة الإغريق الأولين » ، أصدره عام ١٩٤٧، وهو كتاب يعالج صلة الفلسفة بالدين واعتمادها عليه إلى حد كبير ، فكشف

الفطاء عن هـذه الناحية الدقيقة العميقة الجذور في الطبائع البشرية منذ أقدم العصور. والأستاذ ييجر من المؤرخين الألمان ، وله كتاب عن أرسطوطلع فيه بنظرية جديدة ودرس المم الأول من خلال تطور فكره ، ورتب كتبه على حسب هـذا التطور . وله أيضا كتاب آخر عن « المثل العليا في الثقافة اليونانية » في ثلاثة أجزاء ، أصدره في أمريكا أيضا منذ حوالي عشرة أعوام حيث استقر به المقام أخيرا . وتمتاز دراسات ييجر بالأصاله والوضوح والنفاذ مع البصر بمعرفة النصوص اليونانية وحسن تأويلها . ويبدو أنه هو نفسه يقرض الشعر ، لأنه حين ينقل نصوص الفلاسفة التي كتبت شعرا مثل قصيدة بارمنيدس أو أنبادقليس ينقلها إلى الإنجليزية شعرا أيضا . وهو كغيره من العلماء الأفذاذ لا يأخذ بترجمات برنت أو خلافه ويؤثر ترجمته الحاصة . وقد اعتمدت كثيرا على نظراته الصائبة وآثرتها على غيرها .

ومن أحدث الكتب التي ظهرت عام ١٩٤٦، و يعد من الدراسات العبيقة المتخصصة في هدذا الموضوع تخصصا شاملا مستوعبا، كتاب كاثلين فريمان عن « الفلاسفة السابقين على سقراط » ، وقالت في العنوان إنه : « كتاب يصاحب دبلز في نصوصه » ، ذلك أنها وهي تُدرَّس نصوص ديلز باليونانية لطلبة الجامعة رأت الحاجة ماسة إلى تأليف مثل هذا الكتاب ، كما ترجمت نصوص ديلز إلى الإنجليزية في كتاب مستقل ، وهي كذلك تختلف في ترجمتها عن برنت وعن بيجر .

وآخر ما ظهر في هـذا الباب ، كتاب « مبادىء الحكمة » وهو بحث

كا قال صاحبه في أصول الفكر الفلسني اليوناني ، صدر آخر عام ١٩٥٧ ، بعد وفاة مؤلفه الأستاذ كورنفورد ، الذى لم يكن قدأتمه ، فقام بنشره الأستاذ هجوتريه» إحياء لذكراه . وكورنفورد من الباحثين المشهورين في الفلسفة اليونانية و بخاصة أفلاطون . وقد نقل كثيرا من محاوراته مثل بارمنيدس ، وطياوس ، وغيرهما مع شرحها شرحا دقيقاً . وله أيضا كتاب صغير ألفه في شبابه اسمه « قبل سقراط و بعده ٧ . ويدل آخر كتبه على سعة اطلاعه ، وثقافته الفلسفية الحيطة بالمفكرين الإغريق ؛ وهو يحاول بوجه خاص أن يرد آراء فلاسفة اليونانيين الأوائل إلى أصولها في أشعار هوميروس وهزيود ، ويبين تطورها ، وتفاعل المدارس المختلفة وظهورها في ثوب جديد. و يمتاز هـذا الكتاب بالوضوح والإشراق ، وقد نشأ ذلك عرب إحاطة صاحبه بمد أن طعن في السن ، فشاء أن يتوج حياته بهذه الدرة التي تعد نظرة تركيبية للحياة العقلية خلال القرنين الخامس والسادس قبل الميلاد في بلاد اليونان . ومن الطبيعي أن يؤثر كورنفورد ترجمتــه الخاصة للنصوص ، إذا وجد حاجة إلى إبراد بعضها على سبيل الاستشهاد . وهنا نجد أيضا خلافا في الترجمة عرب برنت وييجر وفريمان ، مما يؤيد ما سبق أن ذكرناه .

\* \* \*

ولم يكن فلاسفة الإغريق الأوائل فلاسفة فقط ، بل كانوا حكماء يجمعون في تفكيرهم بين العلم والفلسفة والأخلاق والسياسة . وكان الأيونيون علماء قبل أن

يكونوا فلاسفة ، واتجهت الفيثاغورية وجهة رياضية . لذلك اهم المؤرخون للملم بالبحث في فلسفة هؤلاء الأوائل . وهناك مراجع كلاسيكية معروفة لا تزال لها قيمتها ظهرت في أول هذا القرن ، ويكفي أن نشير إلى أحدث ماكتب في هذا الموضوع ، الذي تتطور الكتابة فيه كلما اكتشف جديد. ونشير بالذات إلى كتابين: أولهما مجموعة من أربعة أجزاء أصدرها الأستاذ رِيْ ، الذي كان لى شرف طلب العـلم عليه حين كان يلتى دروسه بالجامعة المصرية عام ١٩٢٨. وقد سمى الأول شباب العلم اليوناني ، والثاني نضوج العلم اليوناني ، والثالث والرابع ذروة العلم اليوناني . وأصدر هذه المجموعة سنة ١٩٣٣ ، ١٩٣٩ ، ١٩٤٨ ، ١٩٤٨ على التوالى . ويمتاز الأستاذ رى بالحديث عن منهج التفكير بوجه خاص لما لذلك من أثر بالغ في طريقة البحث الملمية . وقد لاحظت أنه يعتمد في نصوص القدماء على ترجمة برنت لها ، وكتاب برنت مترجم إلى الألمانية والفرنسية منذ زمن طويل . ولا ريب في أن رى يعرف اللغة اليونانية ، ولكن مجرد معرفتها شيء ، والقيام بترجمة نصوص الفلاسفة عنها شيء آخر لا يقوى عليه إلا المختصون في اللغة ، العارفون بأسرارها ودقائقها .

أما الكتاب الثانى فهو الذى أصدره الأستاذ سارتون فى أمريكا سنة ١٩٥٣ عن « العلم القديم فى العصر الذهبى لليونان » وقد أهدى هذا الكتاب إلى زميله وصديقه « ييجر » . ولسنا فى حاجة إلى تقديم سارتون والتعريف به ، فهو صاحب الكتاب المشهور الحجة « مدخل إلى تاريخ العلم » فى ثلاثة أجزاء أصدره بين الكتاب المشهور الحجة « مدخل إلى تاريخ العلم » فى ثلاثة أجزاء أصدره بين ما الكتاب الأخير على ضخامته فيزعم أنه كتبه لغير المختصين ، أو لجمهور المثقفين . . . . تواضعا .

ولابد لمن يريد الإلمام بفلسفة القدماء أن يعرف رأيهم فى العلم ، فلم تكن المعرفة منفصلة فى ذلك الزمان ، واستمرت كذلك إلى عهد قريب ، فهذا أرسطوكان طبيبا وعالماً وفيلسوفا وسياسيا ، وكان ابن سينا طبيبا فى « قانونه » وفيلسوفا فى « شفائه » .

\* \* \*

وقد درج المؤرخون على قسمة الفلسفة اليونانية إلى ما قبل سقراط وبعده ، ذلك لأن سقراط كما يقال هو الذي أنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض ، أي حوَّلُما من البحث في الطبيعة الخارجية للأشياء إلى البحث في النفس الإنسانية ، باعتبار أنها مصدر المعرفة . واعتمد أفلاطون ثم أرسطو على هذه النظرية ، وسلكا هذا السبيل، واستمرت الفلسفة بعد ذلك إما أفلاطونية وإما أرسطية . ولكننا لا نستطيع أن نفهم سقراط وأفلاطون وأرسطو دون الرجوع إلى السابقين عليهم . وقد اعترف لهم أرسطو بالفضل، وكان منهجه يقوم على استنصاء جميع الآراء السابقة ونقدها والتطور بها إلى فلسفة جديدة . وقد رأينا أنَّ كتب أرسطو ، وكذلك محاورات أفلاطون ، تعد مراجع للفلاسفة الأولين الذين فُقدت كتبهم . فإذا كان هـذا حال أفلاطون وأرسطو اللذين أقاما فلسفتهما على مذاهب السابقين ، فنحن في حاجة إلى معرفة تاريخ هؤلاء الأوائل ، لا لـكي نحسن فهم أفلاطون وأرسطو فقط ،ولا لـكي نفهم التاريخ مرتبطا متطورا متفاعلا ، بل للمعرفة ذاتها والكشف عن ذلك التاريخ . وهذا ما فعله الباحثون في الغرب ، وهو علة اهتمامهم بالفلسفة قبل سقراط هـذا الاهمام .

ونحن في الشرق في حاجة إلى مثل هذه المعرفة بالأوائل ، لأن الفلسفة اليونانية نقلت إلى اللغة العربية ، وأثرت في الحضارة الإسلامية أعظم تأثير، وينبغى لكى نحسن فهم العوامل التي أثرت في ظهور هذه الحضارة على هذا النحو أن نردها إلى أصولها ، لا إلى كتب أفلاطون وأرسطو وحدها ، بل إلى غيرها من الفلاسفة الأولين وغين نجد في تواريخ العرب عن الحكماء خلطاً عجيبا عن هؤلاء الأوائل . لذلك ينبغى أن نصفي هذا التاريخ ، ونبين المصادر التي رجع إليها المؤرخون العرب في كتاباتهم . ولن يتم هذا كله إلا بعد دراسات طويلة شاقة تنقل فيها نصوص القدماء ، وتنقل كذلك كتب المؤرخين القدماء مثل ديوجين لا يرتوس وغيره .

\* \* \*

وعند ما انتقلت الله الجامعة سنة ١٩٤٦ اضطلعت بتدريس الفلسفة اليونانية كا قت بتدريس فروع أخرى من الفلسفة كالمنطق والفلسفة الحديثة ، وعلم الكلام والميتافيزيقا ؛ ولكن تدريسي للفسلفة اليونانية لم ينقطع منذ أن اضطلعت به . وقد تمودت أن أسلك كل عام طريقة جديدة في البحث ، فكنت عاماً أدرس سقراط فقط ، منذ أول العام حتى آخره ، وهذا يقتضي بطبيعة الحال الرجوع إلى السابقين عليه ، كما يشمل ذلك دراسة أفلاطون . أو أدرس في عام آخر أفلاطون من بعض محاوراته التي تكشف عن فلسفة القدماء . أو أهم عاماً بالعلم، وعاماً آخر بالرياضة ، وعاما ثالثا بالدين ، وهكذا . ثم رأيت أن أي دراسة لا تكون مجدية ولا جامعية دون الرجوع إلى المصادر الأولى ، أي إلى نصوص الفلاسفة أنفسهم ، فانتهيت إلى ما انتهى إليه مؤرخو الغرب من وجوب نقل هذه النصوص والاعتماد عليها

فى فهم آراء المتقدمين ورأيت مذاهب المؤرخين مختلفة فى التأويل ، ونظرياتهم متطورة دائمة التجدد والتغيير، فجمعت بينها ، وعرضت سائر هذه المذاهب مؤثرا ما أراه منها أليق . وقدمت لهذا كله بنقل معظم نصوص الفلاسفة الذين أتحدث عنهم إلى اللغة المربية ، حتى تكون ماثلة بين يدى الطالب والقارىء يعتمد عليها فى فهمه الخاص ، ويرى فيها الصورة الحقيقية لفلسفة هؤلاء الفلاسفة ، وكيف كانوا يصوغونها ، وعلى أى هيئة كان الجهور فى ذلك الزمان يطلع عليها .

وأحسب أنى قد أديت بذلك واجباً نحو قراء اللغة العربية ، وطلبة الجامعة بوجه خاص ، حين يسرت لهم الاطلاع على هذه النصوص ، وعلى هذه التأويلات ، وعلى التيارات الحديثة في الفلسفة اليونانية باللغة العربية ، و بخاصة في هذه الأيام التي أصبح الحصول فيها على الكتب الأجنبية عزيزا .

ولست أزعم أنى بلغت الكمال ، ولا أدعى المصمة من الزلل . وجدير بمن يحاضر عن سقراط أن يتمثل حكمته القائمة على الشعور بالمعجز عن العلم ، والتواضع فى هذه الحياة ، و إيثار الحياة الآخرة . و إنى لأرجو أن ينهض من بين طلابى مَن يختص فى اللغة اليونانية إلى جانب معرفته بالفلسفة ، ومن يرتفع إلى طبقة برنت وكورنفورد ، حتى ينقل النصوص نقلا جديدا ، يرجع فيه إلى الأصل اليونانى نفسه . و يكفى أنى قد فتحت الباب وأرشدت إلى الطريق ، وسلكت المنهج القويم .

\* \* \*

وأود فى ختام هذه المقدمة أن أشكر طلابى الذين تقبلوا هذه الدراسات العميقة بصبر، وشعروا فى صحبتها بلذة ، وأسكرتهم نشوة البحث ، وأخذتهم روعة الفكر

القديم. وهم الذين دفعونى دفعاً خلال العام الجامعى المنصرم [ ١٩٥٣ - ١٩٥٤ ] إلى طبع هذه المذكرات، الني آثرت أن أسمها كا سماها برنت « فجر الفلسفة اليونانية» . كا كان لأسئلتهم واعتراضاتهم التي كانوا يوجهونها ويستوضحون بها ما يغمض على أذهانهم فضل الحث على إنعام النظر ، وتقليب الفكر ، والاستزادة من القراءة والبحث ، حتى أوضح الفامض وأحل المشكل .

و إلى إذ أشكر صاحب المطبعة قبوله طبع هذه المذكرات على الرغم من زحمة العمل، أعتذر عنه وعنى لوقوع بعض الأخطاء المطبعية التى صححتها فى آخر الكتاب وكذلك عن الانقطاع من كتابة الاصطلاحات بالحروف اليونانية لصعو بات فنية وما كان يصحب ذلك من تعطيل.

والعصمة والـكمال لله وحده .

أحمد فؤاد الاهوانى

جامعة القاهرة ١٩٥٤

فِالفَالسَفَاللَهُ فَانْتُنَّ قبُلسُف سَراط قبُلسُف سَراط

#### الفلسفة والحضارة

#### الفلسفة الحية:

[1] الفلسفة إما حية متصلة بالجمهور ، و إما ميتة قاصرة على المدارس . وقد مرت على الفلسفة أدوار كثيرة كانت فيها مزدهرة حين استجاب الفلاسفة للبيئة التي يعيشون فيها ، وأنعموا النظر في النظم القائمة في المجتمع أصالحة هي أم غير صالحة ، وحاولوا أن يفسروا طبيعة الكون تفسسيراً يلائم عصرهم من جهة و يفضي إلى التقدم بالإنسان وخيره وسعادته من جهة أخرى . ولم يكن ذلك كله ميسوراً إلا إذا نزل الفيلسوف من برجه العاجي الذي يمكف فيه على نفسه إلى ميدان الحياة يناقش ويجادل و يرشد و يعلم ، حتى ببث أفكاره الجديدة و يدافع عنها ، و يأخذ بيد الناس فينقلهم من فكر قديم أصبح لا يلائم ظروف الحياة القائمة ، إلى فكر جديد يتفق مع ما ينبغي أن تكون عليه الدولة في تقدمها وأخذها بأسباب الرق .

فإذا رجعنا إلى فلاسفة اليونان رأينا الفلسفة كانت حيةً على أيديهم لاتصال هؤلاء الفلاسفة بالحياة و بالناس . فهذا فيثاغورس كان صاحب مدرسة تضم آلافا من التلاميذ ، وكان سقراط يعلم فى الملاعب والبساتين و يغشى دور الأثينيين ، وافتتح أفلاطون الأكاديمية فطلب عليه العلم كثيرون من طلاب الحكمة ، وذهب إلى صقلية يعلم ملكها الفلسفة حتى يطبق نظريته فى المدينة الفاضلة . وكانت مدرسة أرسطو جامعةً على المعنى الحديث ، فيها مجموعات من أصناف النباتات والحيوانات والخرائط حتى لا يقتصر البحث الفلسفى على مجرد النظر ؛ وهو إلى ذلك معلم الإسكندر. ولم تقتصر هذه الحياة التى نصف بها الفلسفة على صلة الفلاسفة بالحكام والجاهير ولم تقتصر هذه الحياة التى نصف بها الفلسفة على صلة الفلاسفة بالحكام والجاهير

يعلمونهم فى مدارسهم تعليا منظا أو يؤلفون لهم الرسائل والكتب التى يقرؤها الناس إذا كانوا بعيدين عن تلك المدارس ، بل عملت تلك الحياة فى تطور أفكار كل فيلسوف مع تقدمه فى السن ، لأن التطور سنة كل كائن حى . ف «فالقوانين» التى كتبها أفلاطون فى أواخر حياته تختلف فى أسامها عن « الجمهورية » ، لأنه عدل عن كثير من آراء الشباب .

فلما أصبحت الفلسفة « مدرسية » يقنع فيها طلاب الفلسفة بحفظ كتب القدماء وشرحها ، ماتت على أيديهم ، وأصبحت عبارات لا تفيد معنى مع انقطاع صلمها بالحياة الجديدة .

و بين حين وآخر يظهر بعض المفكرين الأحرار الذين ينفضون عن أنفسهم غبار الفلسفة القديمة ، ويتأماون من جديد في طبيعة السكون على ضوء العصر الذي يميشون فيه ، وينشئون فلسفة جديدة ، ينفخون فيها الحياة من حياتهم . حدث ذلك حين نقلت الفلسفة اليونانية إلى العرب فظهر السكندى والفارابي و ابن سينا وابن رشد ، وازدهرت الفلسفة على أيديهم . وحدث ذلك في عصر النهضة حين ثار بيكون وديكارت على تعاليم أرسطو ، ووضعا بنيان الفلسفة الحديثة . ولا تزال الفلسفة منذ عصر النهضة حتى الآن سائرة في طريق التطور بحيث تتلام مع الحياة المفاصرة الشديدة التغير والتقلب .

## فى ضوء الظروف السياسية :

[۴] فإذا كنا تريد أن نجمل الفلسفة حية فينبغى أن نصل بينها و بين البيئة التى ظهرت فيها ، وعندئذ يبرح الخفاء عن هذه الطلسمات التى كنا نقرؤها فى كتب الفلاسفة الأقدمين ، حتى تكاد تشبه الأحاجى والألفاز ، فيولى الجمهور ظهره لها ،

و يعتقد أن أصحابها من المخرفين . من أجل ذلك كتب الفيلموف برتراند رسل كتابه عن تاريخ الفلسفة الغربية ، في « صلته بالظروف السياسية والاجتماعية من أقدم العصور حتى العصر الحاضر (۱) » ولقيت دراسته بجاحا عظيا إذ أصبحت نظريات الفلاسفة مفهومة في ضوء هذه الظروف السياسية والاجتماعية . وهو ولا ريب على حق في سلوكه هذا المهج ، لأن تفكير الفيلسوف يتأثر دون نزاع بالبيئة السياسية والاجتماعية مادام يعيش فيها و يحاول تحليلها ومعرفة الأصول التي يقوم المجتمع عليها ، و يحاول بعد ذلك أن يصلح أو يعمل على رقى المجتمع على أساس تلك المعرفة . و بذلك بعث برتراند رسل في مذاهب الفلاسفة الحياة ، و جَنّها ثقل الدراسة « المدرسية » التي فصلت زمنا طويلا بين الآراء و بين البيئة التي ظهرت فيها ، والتي كانت علة في ظهورها .

## في ضوء الحضارة :

[٣] أما نحن فنريد أن ندرس تاريخ الفلسفة لا في ضوء الظروف السياسية والاجتماعية وحدها ، بل في ضوء « الحضارة » التي كانت سائدة في ذلك الزمان ، لأن الحضارة تشمل السياسة والاجتماع ، وتشمل إلى جانب ذلك نواحي أخرى لا بد من النظر إليها و إنزالها منزلة الاعتبار إذا شئنا أن نفهم حق الفهم الفلسفة التي ظهرت في جو تلك الحضارة ، وكانت جزءا منها . الواقع أن وجود الفيلسوف في دولة من الدول بالذات ، وفي زمن معين بالذات ، هو ثمرة الحضارة

<sup>(1)</sup> Bertrand Russell: A history of Western Philosophy and its Connection with Political and Social Cicumstances from the Earliest Times to the Present Day. N.Y. 1945. 895. pp.

القائمة في تلك الدولة وذلك الزمان ، كما أنه في الوقت نفسه يعد قائداً لها ، وحاملا لشعلتها ينير لها السبيل ، ويشق لها الطريق ـ و إنما نعني بالطريق المناهج العقلية قبل. كل شيء \_ ومفكراً في « قيمة » الفلسفة أو الآراء القديمة ، ومبتدعاً قيما جديدة للحضارة تعد فلسفته أو مذهبه تنظيما لهذه القيم . وهذا هو رأى «نيتشه»في علة ظهور الحضارات الجديدة على أنقاض الحضارات القائمة ، نعني التفكير في قيم جديدة نزن بها نواحي الحياة المختلفة العلمية والدينية والفنية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية . والفيلسوف هو الذي يتصدى للحـكم على قيمة الحضارة التي يعيش فيها فيحاول إما هدمها وإما إدخال عناصر جديدة عليها يضيفها إليها ليــكمل ما فيها من نقص. ولهذا السبب بدت حياة معظم الفلاسفة غريبةً على أهل وطلهم سواء في سيرتهم الخاصة أو في أفكارهم وكتاباتهم ، لأن الإنسان يطمئن بالطبع إلى « المألوف » ويستريح إليه حتى لوكان فاسدا ، وهذا هو سر تعلق الناس بالتقاليد وتمسكهم بها ، ويرهب الجديد و يخشى الإقبال عليه لأن الجديد مجهول. وقد تمرض كثير من الفلاسفة لمحن تهدد حياتهم بالنفي أو الإعدام، وأكبر مثل على هـذا الاضطهاد محاكمة سقراط والحسكم عليه بالإعدام ، لا لأنه أنكر آلهة اليونان وسعى إلى إفساد الشباب ونادى بآلهة جديدة ، كما زعم الاتهام الموجه إليه ، بل العـــلة الحقيقية أنه فيلسوف وقف في سبيل التقاليد الجارية وحكم عليها بالفساد وأشعل نار الثـورة في العقول لهدم تلك التقاليد والأخذ بأسلوب جديد لم يألفه الأثينيون في الحياة . وكذلك فعل أفلاطون حين أراد أن يطبع الحضارة اليونانية في نظم الحكم والتعليم والطبقات الاجتماعية والفنون المختلفة طبعاً جديدا . ولا يعنينا أن تكون آراء سقراط وأفلاطون قد أثمرت بمرتها بالفعل فانقلبت الحضارة اليونانية على حسب ما يهويان ؛ ولكن مما لا ريب فيه أنهما أثرا بعض التأثير، ومما لا ريب فيه كذلك أن فلسفة أفلاطون ظلت خالدة

حتى اليوم وطبق العالم كثيرا من اتجاهاته الفلسفية والاجماعية ، مثل التفسير الرياضي للكون في العلوم ، وتعليم المرأة على قدم المساواة معالرجل ، وغير ذلك من الأفكار التي بسطها في الجمهورية .

امتياز الحضارة اليونانية بالفلسفة:

[3] ونحن حين أتجهنا في دراسة الفلسفة اليونانية في صلتها بالحضارة إنما سلكنا هذا السبيل لأن هذه الفلسفة في رأى معظم المفكرين المحدثين هي عنوان الحضارة اليونانية . فهذا الأستاذ كليف بل بصف أبرز صفة لحضارة الأثينيين بأنها محبة المعرفة أو الحق أو هي الإيمان بالعقل (1) . وليس معنى ذلك أن الحضارة اليونانية كانت وقفا على الفلسفة ، بل أنها كانت أبرز صفة لها .

ولقد فطن القدماء إلى هذا المعنى وعرفوا أن أمة اليونان تمتاز عن غيرها من الأمم بالفلسفة ، فقال القاضى صاعد فى طبقات الأمم ما نصه : « وكان علماؤهم يسمون فلاسفة ، واحدهم فيلسوف ، وهو اسم معناه باللغة اليونانية محب الحكمة . وفلاسفة اليونانيين من أرفع الناس طبقة ، وأجل أهل العلم منزلة ، لما ظهر منهم من الاعتناء الصحيح بفنون الحكمة من العلوم الرياضية والمنطقية ، والمعارف الطبيعية والإلهية ، والسياسات المنزلية والمدنية (٢) » .

ومنذ أن ظهرت الفلسفة في اليونان أصبحت هي العنصر الأساسي في كل حضارة ، حتى لتعد الحضارات الغربية المعاصرة ثمرة لها . والأمركذلك في الحضارة الإسلامية ، لأن أبرز مكوناتها العلوم الفلسفية اليونانية المختلفة من طب وهندسة

(1) Clive Bell: Civilisation - Penguin edition.
. ۲۳ ملقات الأمم: ص ۲۳ (۲)

ومنطق ، وسائر العلوم التي نقلت في عصر الترجمة في صدر الدولة العباسية ، وظهرت على أثر ذلك حركة واسعة في تدوين شي العلوم وتأليفها ، واتخذوا من فلاسفتهم أثمة ، فقالوا : طب أبقراط ، وفلك بطليموس ، وهندسة أقليدس ، ومنطق أرسطو وهكذا .

## معنى الحضارة:

[٥] وقد ينبغى أن نتفق على معنى الحضارة ، التى نعد الفلسفة جزءا منها ، قبل أن نمضى فى هـذا البحث . وليس من اليسير تعريف الحضارة ، ولكنا نحاول أن نقربها إلى الذهن بذكر بعض صفاتها الأساسية ، ومكوناتها الجوهرية .

وأول هذه الصفات مستمد من اسمها ، فالحضارة تقال في مقابل البداوة ، والبداوة وأول هذه الصفات بين يستون على الفطرة في الصحراء ، والحضارة صفة القوم الذين يسيشون في « الحضر » أي المنازل المسكونة ، ولا تكون المنازل مستقرة إلا حين تبني في « المدينة » ولذلك يوصف أهل المدن كذلك بالمدنية . فالمدنية والحضارة اصطلاحان مقرادفان ، ويقابلان في اللغة الأجنبية Civilisation ، التي تشتق من اللاتينية مقرادفان ، ويقابلان في اللغة الأجنبية مواطن . ونحن نعلم من تراث الفلسفة اليونانية أن المثل الأعلى للدولة هو المدينة ، وقد جرى العرب على هذه السنة فألف الفاراني في « المدينة الفاضلة » . وليس القصود من المدينة مافيها من مساكن وأبنية ، بل المقصود اجتماع عدد من الناس في مكان واحد ، يقوم كل واحد منهم بعمل أو صناعة ، و يخضعون في علاقاتهم للقانون ، و يتعاونون جيعاً على تحقيق هدف أسمى هو « خير » المدينة . من أجل ذلك كانت الحضارة صفة للمجتمع لا للفرد ، أو هي

للفرد باعتبار أنه من جملة المجتبع . وكانت من جهة أخرى من خلق المجتبع هو الذي يصنعها ، وتتمثل في هذه الصناعات المختلفة التي تظهر فيه سواء أكانت هذه الصناعات مادية أو عقلية أو فنية ، وقديما كانوا يقولون : إن الطب صناعة والفلسفة صناعة . وبهذه الصناعات المختلفة يمتاز الحضر عن البـــدوكا قال الشاعر :

#### حسن الحضارة مجلوب بتطرية وفي البداوة حسن غير مجلوب

وقد فصل هذا المعنى ابن خلدون فى مقدمته ، وتكلم عن انتقال الدولة من البداوة إلى الحضارة ، فيتبع ذلك : « الرفه واتساع الأحوال ، والحضارة إنما هى تفنن فى الترف و إحكام الصنائع المستعملة فى وجوهه ومذاهبه من المطابخ والملابس والمبانى والفرش والأبنية وسائر عوائد المنزل وأحواله (۱) » وليس هذا الوجه المادى هو كل ما فى الحضارة من مميزات ، بل المميزات العقلية وانتشار العسلوم هى السهات المميزة حقا للحضارة . ولم يغب هذا المعنى عن ذهن ابن خلدون ، فعقد فصولا للعلوم المختلفة وفصولا للتعليم وطرائقه ، لأن العلم لايكتسب إلا بالتعلم ، وكذلك الصناعات ولذلك كانت « التربية » من مميزات الحضارة ، واهتم لها أفلاطون فى جمهوريته اهتماما كبيرا .

فهذه عدة صفات للحضارة : أنها اجهاعية ، وأنها ثمرة صناعة الإنسان حين يجتمع فى المدينة ، وأنها عقلية تستند إلى العلوم التي تشرح أصول هذه الصناعات ، وأنها خاضعة لجهاز يسمى التربية والتعليم .

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون \_ المطبعة المهية \_ ص ١٢١ .

وقد رأيت أن الحضارة تصاحبها الرفاهية فى العيش ، ولا يتسنى ذلك إلا مع ازدياد الثروة التى تنشأ من استغلال الأرض فى الزراعة أو من رواج التجارة وتبادل المصنوعات . فازدياد الثروة شرط ضرورى من شروط الحضارة .

وقد يتجه بعض الباحثين عند النظر فى الحضارة إلى الصفات المعنوية الشعب، مثل تطلعه نحو الخير، وعشقه للفن والجمال، وحبه للحرية ودفاعــه عنها، وإيثاره العدل، وخضوعه للقانون.

و يتجه البعض الآخر نحو وصف أنواع السلوك الخارجي الظاهر، والنظم الموجودة في المجتمع . وهذا على العموم هو اتجاه علماء الأمريكان ، فهم يتبعون في علم النفس المذهب السلوكي، فما بالك بالبحث في الحضارة والاجتماع . وعند ما كتب ول ديورانت قصة الحضارة مهد لها بالكلام عن العناصر المكونة لها ، وردها إلى أر بعة: اقتصادية وسياسية وخلقية وعقلية . وتحدث في العناصر الاقتصادية عن انتقال الجماعة من الصيد إلى الحرث وعن أسس الصناعة وعن التنظيم الاقتصادي . وفي العناصر السياسية عن أصول الحكم والدولة والقانون والأسرة . وفي العناصر الخلقية عن الزواج وأخلاق الجنس والأخلاق الاجتماعية والدين ومصادره ومعبوداته وطرائقه : وفي العناصر المقلية عن الآداب والعلم والذن .

# الدين والعلم والفن والفلسفة

[ ٦ ] ونحن نرى أنه يمكن إرجاع العناصر المكونة للحضارة إلى أمور أر بعة هي الدين والعلم والفن والفلسفة .

وقد تخلو الحضارة من الفلسفة ، ولكنها لا يمكن أن تخلو من وجود الدين أو العلم أوالفن ، في صور متأخرة أومتقدمة ؛ فالشعوب البدائية لها دين وتقدس معبودات،

وفيها نوع من العلم الساذج القائم على التجربة ، وعندهم فنون وصناعات لا يضيرها أنها بدائية . وهناك شعوب ارتفعت حضارتها كالصين والهند والفرس وبابل وأشور ومصر فى الزمن القديم ، ولم تعرف الفلسفة ولو أنها عرفت الحكمة . وكان الأمر كذلك فى اليونان قبل ظهور الفلسفة فى القرن السادس ، فقد تقلبت عليها حضارات مختلفة امتازت بنوع من الدين وضرب من الفن وشىء من العلم ، ولم تعرف تلك الحضارات الفلسفة ، ولكنها لم تخل من الحكمة الجارية على الألسن .

وقد نبعت الفلسفة اليونانية ، لأنها لم نظهر فجأة ، من الدين من جهة ، ومن العلم من جهة أخرى ، ومن الفن من جهة ثالثة ؛ فكانت الفلسفة هي النظر العقلي الذي يسمو على هذه الثلاثة ويشملها في آن واحد . فإذا رجعت إلى أفلاطون وأرسطو ، وهما يمثلان نهاية ما نطورت إليه الفلسفة اليونانية ، رأيت أنهما يبحثان في الدين والعلم والفن ، ورأيت أنهما على الرغم من محاولتهما التخلص من سلطان من الدين الموروث يتأثران إلى حد كبير بالميثولوجيا اليونانية ، كما هو واضح في محاورات أفلاطون .

## طلائع الفلسفة اليونانية

#### البيئة الجغرافية:

[٧] وقد شكلت البيئة الجغرافية الحضارة اليونانية إلى حــدكبير. فاليونان، أو شبه الجزيره، منطقة جبلية، وعرة، إذا اعتمد سكانها على الزراعة فقط ذاقوا شظف العيش ومرارة الكدح . وتتناثر في بحر إنجة جزر كثيرة ليست الحياة فمها بأفضل من الحياة في شبه الجزيرة . ولذلك التمس أهلما أسباب الحياة بالهجرة إلى أماكن أخرى تطل على البحر الأبيض ، فكانوا ينشئون مستعمرات يونانية في كل مكان ينزلون فيه سواء من غرب آسيا الصغرى ، أو في جنوب إيطاليا ، أو فى شمال أفريقية ، وظهرت فى معظم تلك المستعمرات حضارات وقامت فلسفات ، كالفلسفة القورينائية في شمال إفريقية . واشتغلوا كذلك بالتجارة مع الدول المطلة على البحر الأبيض ، ولذلك ليس غريبا أن توصف الحضارة اليونانية بأنها حضارة بحرية ، تقوم على الملاحة وركوب البحار وما يتصل بالملاحة من فنون وصناعات وأخلاق ، وما تجلبه التجارة من ثروة هي عصب الأزدهار . ولم يقف اليونانيون عند حد الأتجار ونقل البضائع، بلكانت لهم صناعات تقوم على فن بلغ من الذوق والدقة مباغًا جعل الشعوب الأخرى تقبل على شراء تلك المصنوعات واقتنائها .

وقد أدت هذه البيئة الجغرافية إلى قيام الدول مستقلة فى مدن ، لافى رقعة واسعة مثل الحال فى مصر أو الفرس ، وحرصت كل مدينة على استقلالها ، واشتهرت شبه الجزيرة وهى الموطن الأصلى للإغريق بعدة مدن مثل أثينا و إسبرطة وكورنئة وميجارا،

وفي الشاطيء الغربي من آسيا الصغرى نجـد ملطية وساموس وقولوفون و إفسوس وكلازومينيا ، وفي جنوب إيطالها كروتون و إيليا ، وأكراجاس في صقلية ، وقورينا في شمال إفريقية . وكانت هذه المدن موطنا لكثير من الشعراء والفنانين والفلاسفة والحكام الذين اشتهروا في تاريخ اليونان ، فخلدوا ذكر بلادهم حتى اليوم . و إنما جاء لهم خـاود الذكر لأنهم فـكروا في الحياة التي يعيشونها كيف تـكون ، وأي أسلوب ينبغي على المرء اتخاذه في ملبسه ومأكله ومشر به ومسكنه ، وفي علاقته بغيره من أهل بلده ، وفي مسلكه نحوهم الساوك الفاضل ، وموقفه من الحكومة وواجب الدولة نحوه ، وفي صلته بالآلهة وما الذي يجلب رضاهم أو سخطهم ، وفي صناعته كيف يؤديها ويبتدعها ابتداعاً يتوفر فيه الكمال والجمال والجلال ، وفي أوقات فراغه كيف ينفقها في النافع وما يحقق له السعادة ؛ فكانت الفلسفة ثمرة التفكير في سائر هــــذه المشكلات ، والفلسفة هي أسلوب من الحياة ينشأ بعـــد تأمل وروية .

## الفن اليونانى :

[ ] ولم نكن مغالبن حين ذكرنا أن الفلسفة في اليونان نبعت من الفن ، ويشاركنافي هذا الرأى كثير من المؤرخين المحدثين . يقول «چان قال» وهو يتحدث عن مصادر نظرية المثل عند أفلاطون ، وأنها نشأت عن الرياضة والأخلاق ، وعن مصدر ثالث : « يمكن التماسه من النظر إلى الآثار الفنية . فقد كان اليونانيون أمة من الفنانين . ما الذي يحدث حين يصنع الفنان تمثالا أو النجار مائدة ؟ إنه يجد في داخل نفسه « مثال » المائدة أو المثال الذي سوف يحققه في التمثال ، ثم يصوغ المادة داخل نفسه « مثال » المائدة أو المثال الذي سوف يحققه في التمثال ، ثم يصوغ المادة طبقا لذلك المثال . فالخالق عند أفلاطون ، ولفظة Demiurge تفيد في الأصل

الصانع الماهر ، يتأمل المثل حتى ينظم العالم » (١٠).

و إذا كان أفلاطون قد استمد فلسفته من الرياضة والأخلاق والفن ، فإن أرسطو يعول على الفن وحده في صياغة مذهبه ، و يتخذ من المثال بموذجا لبيان كيفية وجوده ، فمادته هي النحاس ، والهيئة الموجودة في ذهن صانعه هي صورته ، والصانع هو العلة الفائية ، والزينة أوالكسب وما إلىذلك هو العلة الغائية . وكذلك الحال في السرير بالذسبة إلى النجار ، لأن الإغريق لم يميزوا بين الصانع والغنان . فالموجودات الطبيعية كالشجرة والفرس لا بد لها من علل أر بع كا رأينا في الموجودات الصناعية أو الفنية ، هي المادة والصورة والفعل والغاية .

وكانت عناية اليونانيين بالفن عظيمة ، يدفعهم إليها عدة بواعث : أولها الدين الأسطورى وما كان يتطلب من بناء الهيا كل وتماثيل الآلهة و إنشاد التراتيل فى الأعياد وتمثيل المسرحيات التى تصور حياة الآلهة ومآسيهم . وكانت ديانتهم تأخذ بالتشبيه ، وتشجع على عمل التماثيل حتى تستقر الآلهة على الأرض . والثابى الروح الرياضية التى كانت مثلهم الأعلى فكانوا يمجدون أبطالهم برسمهم وعمل التماثيل لم فى محتلف الأوضاع الرياضية ، كاكانوا يهبون الفائرين فى المباريات إلى جانب الجوائز المالية قطعا من الفن . والثالث عشق اليونانيين للجمال الطبيعى ، ورغبتهم فى الجوائز المالية قطعا من الفن . والثالث عشق اليونانيين للجمال الطبيعى ، ورغبتهم فى تصوير الأجسام وتربيبها ، ويتضح ذلك فى محاورة « هيبياس » حيث يناقش سقراط فكرة الجال وعلى أى أساس تكون ، يريد أن يبلغ « مثال » الجال ، وقد ما هيته » ونحن نعرف أن المثل الأفلاطونية ثلاثة هى الحق والخير والجال ، وهىإن شئت ثلاثة فى واحد ، بمنى أن الموجود يمكن أن ننظر إليه فلسفيا من ثلاثة وهىإن شئت ثلاثة فى واحد ، بمنى أن الموجود يمكن أن ننظر إليه فلسفيا من ثلاثة

<sup>(1)</sup> Jean wahl: The Philosophers way p 4.

جوانب إما جانب الحق أو الخير أو الجمال . ولا ريب أن الفن نافذة نطل منها على الحقيقة ؛ وما أجليا نافذة .

وكان الصانع الماهر هو الفنان ، وكان يحتاج إلى معرفة طبيعة جسم الإنسان حتى محسن تصويره . ومن المألوف عند نساء إسبرطة أنهن كن يضعن في بيوتهن صوراً وتماثيل لأبولون ونارسيس وغيرهما من الآلهة الجميلة حتى يلدن أطفالا على صورة الآلهة وما فيهـا من جمال . ومن ها هنا نشأت فكرة النموذج أو « المثال » الأفلاطوني ، أهو مستمد مرس المحسوسات الجزئية ، أم هو أسمى منهـا تحتذى المحسوسات مثالها وتنسج على منوالها . وقد قامت الحضارة اليونانية على أن الإحساس الفني، أوالذوق الذي يعد حاسة الجال، إنما ينشأ من إدمان النظر إلىالأشياء الجميلة. ولذلك أحاط اليونانيون أنفسهم بالآثار الفنية في كل عمل وفي كل مكان ، فكانوا يراعون في بناء البيوت والقصور تزييمها وتجميلها ، وفي الأدوات التي يستعملونها في بيوتهم كأقداح الشراب والآنية والقوارير والآباريق والدنان أن تكون على هيئة فنية جميلة ، يتخذون مادتها من الفخار ، ويخلطون بها الألوان ، ويتخذون من الأساطير اليونانية أو النباتات والحيوانات صوراً يزينون بهــا تلك المزهريات والآنية بعد حرقها في أفران خاصة .

أما التماثيل فكانوا يتخذون مادتها من الخشب يطعمونه بالعاج والذهب، ومن البرنز ، ومن الرخام ، وكان من أشهر المثالين عندهم « فيدياس » الذى أصبح مضرب المثل إذا تحدث الناس عن المصنوعات الجميلة .

وكان الفن متغلغلا فى حياة اليونانيين من جهة أخرى هى الشعر والموسيقى والرقص . وكانت الموسيقى ــ واللفظة العربية أصلما يونانى Monsike ــ داخلة فى

كل ناحية من نواحي الحياة . فهناك ابتهالات لديونيسيوس ، وترانيم للآلمة ، وأغابي النصر للأبطال ، وأناشيد تغنى على الطعام والشراب ، وأغانى الحب والزواج والحزن ، وأناشيد يتغنى بهـا أصحاب كل حرفة كالغزالين والنساجين وعاصرى الخمر والرعاة . وعرفوا من الآلات الموسيقية الناى والقيثارة ، وكان كل فردٍ حرٍّ يتعلم الموسبقي حتى سن الثلاثين ، ومنها الموسيقي الحربية التي تحث على الحرب والقتال ، والموسيقي الدينية التي تدخل في الاحتفال بالآلهة وتنشد في المناسبات المختلفة ، والموسيق المتصلة بالأدب وبالشعر بوجه خاص ، فكان الشاعر الغنائى ينظم ويلحن ويغنى بمصاحبة القيثارة . وقد عرفت التمثيليات اليونانية الأغابى الجمعية التي تنشدها الجوقة على المسرح بمصاحبة الرقص . ويعرف أفلاطون الرقص بأنه الرغبة الفطرية في شرح الألفاظ بحركات الجسم كلـه . ويذهب أرسطو في كتاب الشعر إلى أن الرقص محاكاة الأعمال والأخلاق والانفعالات بواسطة أوضاع الجسم والحركات الإيقاعيــة.

وقد كانت صلة الشعر والموسيقى بالفلسفة وثيقة ، فهناك فلاسفة صاغوا فلسفتهم شعرا ، مثل بارمنيدس وأنبادقليس ، ولو أن أرسطو طعن على شعر أنبادقليس ونفى عنه صفة الشاعرية. وكانت الموسيقى من جملة المنهج الذى رسمه أفلاطون لطالب الفلسفة . وهذا سقراط نظم الشعر قبل وفاته حين كان فى السجن ، فلما سئل فى ذلك أجاب بأن هاتفا كان يحدثه على الدوام يأمره بإنشاد الشعر والموسيقى ، لأنها تبعث على دراسة الفلسفة (۱).

وكانت الفلسفة الإسلامية في عصر ازدهارها وفيةً لمـــذا المبدأ، فاشتغل

المكندى بالموسيقى وألف فيها رسالة ، ، وابتدع الفار بى أصول هدد العلم حتى سمى من أجل ذلك « المعلم الثانى » لأنه وضع التعاليم الصوتية كا أن « المعلم الأول » وضع التعاليم المنطقية . وكذلك كان الحال فى ابن سينا الذى ألف كتاب الموسيقى وهو جزء من الشفاء . وتروى عن الفارابي وابن سينا قصص كثيرة عن اشتغالمها بالعرف و براعتهما فيه .

# رأى أرسطو في التجربة والفن والعلم:

والفن والعلم والفلسفة ، و يبدأ بقوله إن الرغبة في المعرفة موجودة عند جميع الناس والنعر والفن والعلم والفلسفة ، و يبدأ بقوله إن الرغبة في المعرف موجودة عند جميع الناس بالفطرة ، وآية ذلك اللذة الحاصلة من الحواس فهي بصرف النظر عن نفعها تجلب لذاتها اللذة ، والبصر أعظمها لأنه سبيل معظم المعارف الإنسانية . والفرق بين الحيوان والإنسان ، أن : « الحيوان يقف عند حد التخيل والتذكر ولا يكاد يوجد عنده التجر بة الحيوان يقف عند حد التخيل والتذكر ولا يكاد يوجد عنده التجر بة Επρείτία = Επρείτία أما الإنسان فيرتفع إلى مرتبة الفن

وتقوم التجربة في الإنسان على أساس الذاكرة، وينشأ عن التجربة الفن والعلم ἐπιστήμη == epistéme ». (١)

والفن الذي يقصده أرسطو هو التطبيق العملي القائم على المعرفة النظرية ، أو على مجرد التجر بة والخبرة ، وهـذا هو المقصود من اللفظة اليونانية ، وهي التي جرت في الاصطلاح الحديث بمعنى التكنولوجيا Technology ، أي المهارة في الصناعة .

<sup>(</sup>١) أرسطو ، ما بعد الطبيعة ١٩٨٠ \_ ١٩٨٢ .

ويضرب مثلا للتمييز بين التجربة والفن فيقول: إن الحسكم بأن هذا الدواء يشغى كالياس وسقراط وغيرهما فرداً فرداً ثمرة التجربة ، فإذا أضفنا إلى ذلك العلم بعلة الداء وأنه المرارة أو الحمى فهذا هو الفن .

وللعلم عند أرسطو طريق آخر خلاف التجربة هو الإحساس ، الذي يعد أساس المعرفة بالجزئي ، ولكن الإحساس لا يفيد علة الشيء . وقد كان الإحساس ثم التجربة سبيل الإنسان أول الأمر إلى الكشف ، يقودهم في ذلك تحقيق المنفعة أو اللذة . ومن هنا نشأت الفنون لتحقيق هذين الغرضين . أما العلم فإنه لا يحقق منفعة ولا يشبع لذة ، ولكنه نشأ في البلاد التي يسود فيها الفراغ ؟ فكانت مصر بذلك مهد العلم الرياضي إذ كان الكهنة في فراغ ييسر لهم البحث العلمي .

أما الفلسفة فهى أعلى العلوم وأسماها منزلة لأنها تبحث عن العلل الأولى ومبادىء الموجودات .

# مصادر العلم اليونانى :

[10] وإنما لخصت لك رأى أرسطو لأنه يمثل فكرة الفيلسوف اليوناني عن الفن والعلم والفلسفة ، وعن الفرق بينها ، وعن سمو الفلسفة على العلم ، وارتفاع العلم عن الفن ، وامتياز الفن عن التجربة ، فالمجرب أعلى من صاحب المعرفة الحسية ، والفنان أسمى من المجرب، والمهندس أرفع من البَناء ، والعلوم النظرية أعلى من العلوم العملية .

وقد تحدثنا عن الفن بما فيه الكفاية ، ورأينا أن المقصود منه هو الصناعة techne ، لا الفن بالمنى الحديث الذي يقتصر على الفن الجميل . ولا بد لنا أن

نوضح المقصود من «العلم » Episteme عند اليونانيين . إنها تدل على المرفة إطلاقا سواء أكانت مستمدة من الحواس أم من العقل ومبادئه . ولكن العلم فى الاصطلاح الحديث Science يدل على البحث المنظم فى الظواهر للوصول إلى كشف القوانين . أو هو مجموعة المعارف والبحوث التى تقصف بالوحدة والعموم وتؤدى إلى نتائج متناسقة ، ولا تقوم على تحكم الفرد أو ذوقه أو مصلحته ، بل على العلاقات الموضوعية بين الأشياء ، مما يكشفه العلماء شيئا فشيئا و يثبتون صحته بالمناهج العلمية المعروفة .

وتختلف هذه النظرة الحديثة إلى العلم عن العلم الذى بدأ بطاليس وازدهرعلى يد أرسطو واستمر طوال العصر الوسيط. ولذلك يجب أن نجعل فى بالنا دائما هذا الاختلاف عندما نتحدث عن العلم اليونانى فلا نخضعه للنظرة الحديثة.

وقد درج المؤرخون في القرنالتاسع عشر على القول بأن الفلسفة اليونانيه بدأت بالمدرسة الأيونية وعلى رأسها طاليس صاحب المدرسة العلمية الطبيعية ، فحقق بذلك «معجزة » كبرى ، لأنه ابتكر العلم ابتكارا ولم يسبقه إليه أحد . غيرأن المؤرخين في القرن العشرين بد وا يغيرون من حكمهم السابق ، ومخاصة بعد ظهورا كتشافات في مصر وبابل ، و بعد فك طلاسم أوراق البردى التي عثروا عليها أولم يكن علماء القرن العشرين في حاجة إلى مثل هذه الوثائق ، بعد أن شهد شاهد من اليونانيين ، وهو المعلم الأول ، الذى نقلنا رأيه الذى دو ته في صدر كتاب ما بعد الطبيعة في وفيه يعزو العلم الرياضي المصريين . هذا إلى أنه من المعروف أن كثيرا من فلاسفة اليونانيين تلقوا العلم في مصر ومنهم طالس وفيتاغورس وأفلا طون ، ولو أن الأدلة التاريخية ليست صريحة في ذلك . حقا فقدنا الأدلة التي تثبت صلة اليونان ببابل ومصر ولكننا لا كملك الجزم في ذلك . حقا فقدنا الأدلة التي تثبت صلة اليونان ببابل ومصر ولكننا لا كملك الجزم

بانقطاع الحضارات الثلاث ، على العكس من ذلك انصالها هو الأقرب إلى المقول ، يل هو المؤكد .

وقد ظهرت في العالم القديم ثلاثة علوم هي عمرة الحاجة والبيئة الجغرافية والاجماعية، وهذه العلوم هي الفلك والطب والرياضة بفرعيها الحساب والهندسة . أما الطب ف كانت الحاجة إليه علاج الأبدان السقيمة ، وعرفت مصر الجراحة والتشريح كما يتضح من أوراق البردي التي درسها الأستاذ أدوين سميت Edwin Smith وتعرف الأوراق باسمه فيقال « بردى سميث » ، ونجد فيها تشريح الجمجمة والأنف والفك والأذن وعظام الكتف مع بيان الإصابات والأعراض والعلاجات لكل حالة من الحالات التي تفحص بطريقة منظمة. ويبدو أن الطبيب الذي كتب هذه الورقة البردية لم يكن مجر با فقط بل حكما أيضا ، تبزكتاباته كتابات أبقراط . مثال ذلك أنه ينصبح المريض بالصبر اعتمادا على قوة الطبيعة في مقاومة المرض ، و ينصح الطبيب أن ينتظر في إجراء العملية الجراحية حتى ببلغ المريض حالة معينة، مما يذكرنا بأ بقراط. مع العلم أن بردية سميت يرجع تاريخها إلى القرن السابع عشر قبل الميلاد ، وأن أبقراط عاش في القرن الرابع قبل الميلاد، أي بعد ذلك التاريخ بألف وثلاثمائة عام. و يصف فارنجتون (١) طب المصر بين بأنه يخلو تماما من السحر، وأنه مكتوب بروح وضعية ، وأنه تمرة ملاحظات طويلة اجتمعت على مر السنين مع التأمل والتفكير. ولم تحكن الحال كذلك في طب البابليين الذين خلطوا هذا العلم بالدين وذهبوا

إلىأن الأمراض من غضب الآلهة ، ووضعوا العلاج الذي يجلب رضاها .(٢) غير أن البابليين برزوا في علم الفلك واشتهروا بأسهم أول من احتدوا إلى رصد

<sup>(1)</sup> Farrington: Science in Antiquity - p'9. (1936)

<sup>(2)</sup> Sarton: Ancient Science through the Golden Age of Greece, 1953, p 90.

السكواكب في سيرها وانحرافها وانتظام حركانها أو اختلالها وم الذين قسموا السنة اثنى عشر شهرا ، في كل مها ثلاثون يوما ، ف كانت السنة ٢٦٠ يوماً . ولذلك كانوا يضيفون كل ست سنوات شهرا فتصبح السنة ثلاثة عشر شهراً . وعرفوا كذلك الكسوف والخسوف ، لما كان لذلك من أثر بوجه خاص على مصير الملوك ومستقبل الدولة . و أكبر الظن أن طاليس حين تنبأ بالكسوف الذي سوف نتحدث عنه إنما استمد العلم به من البابليين . ويذهب فارنجتون إلى أن أرصاد البابليين التي أجروها سنوات طويلة متعاقبة كانت دقيقة وأصبحت مادة لعلم الفلك فيا بعد .

أما المصريون فقد جعلوا السنة ٣٦٥ يوماً ، وأضافوا إليها خسة أيام سموها الأيام السماوية أو المقدسة يحتفلون بها و يجعلونها أعيادًا. ولما تبين لهم أن السنة تزيد بمقدار ربع يوم على الأيام البسيطة ال ٣٦٥ فقد أضافوا سنة كل ١٤٦٠ سنة . وقد عرفوا سر ذلك الانحراف من رصدهم النجم المعروف بالشعرى ، وهو النجم الذي يتفق ظهوره مع فيضان النيل . ذلك أنه عند الانقلاب الشمسي في الصيف تظهر الشعري لأول مرة قبل شروق الشمس في الأفق من جهة الشرق .

وقد برز المصريون والبابليون في العلم الرياضي ، وآية ذلك بناء الأهرامات التي تدل على معرفة واسعة بالهندسة . وقد وصف العلماء المحدثون رياضة المصريين من أوراق البردى المعروفة باسم Rhind ومهايتضح أنهم عرفوا الحساب وعلم العدد والجمع والطرح والضرب والقسمة ، ولكنهم كانوا يجرون عمليات الضرب على أساس الجمع ، والقسمة على أساس الطرح ، وعرفو كثيرا من خواص الأعداد ، والكسور ، ومساحة الدائرة ،

ونحسب أنه من التجنى الحكم على العلم الرياضى عند المصريين ببضعة أوراق عثر وا عليها ، وهى لا تكنى بأى حال فى تكوأين صورة صادقة عن علمهم ، حتى يقول برتراند رسل عنهم : « إن ما عرفه المصريون من الرياضة كان فى أساسه قواعد للعد على الأصابع » (1) ، بعد أن شهد لهم أرسطو ، وتعلم على أيديهم فيثاغورس وطاليس وأفلاطون .

# نشأة العلم الإلهي:

الفلسفة اليونانية بعدد أن تحدث عن الدين باعتبار أنه الأصل الثالث الذي ببعث منه الفلسفة اليونانية بعد أن تكلمنا بوجه أعام عن الفن وعن العلم .

فقد شغل الدين بال الفلاسفة جميعا ، وتأثروا به على أنحاء بختلفة ، وكان لهم فيه آثار تتمثل في ذلك الصراع الذي نشأ بين الدين والفلسفة منذ عصر الفلسفة اليونانية ولا يزال مستمراً . وآية ذلك الصراع الهام سقراط بإنكار آلمة اليونانية ولا يزال مستمراً . وقد انتهت الفلسفة اليونانية بتصور جديد اللهة اليونان والحم عليه بالإعدام ، وقد انتهت الفلسفة اليونانية بتصور جديد للدين سمى منذ عهد أفلاطون باسم الأثولوجيا theologia هم الدين ، في المدين ، من لفظة ثيوس أى إله ، إولوجوس أى علم ، وذلك في المنظورية حيث أراد أفلاطون أن ينشىء بعض القواعد الفلسفية للشعر تصحيح ما جاء على لسان هوميروس وهزيود بوجه خاص والشعراء بوجه عام ، وتستبدل

<sup>(1)</sup> Bertrand Russell: History of Western Philosophy p. 25. New york 1945. Second printing

بالحقائق الفلسفية ما كان يراه الشعراء من تصورات عن الآلهة . فقد كانت آلهة اليونان كا تخيلها الشعراء متصفة بسائر صفات البشر وما فيهم من ضعف ، مما لا يتفق مع فكرة سقراط وأفلاطون عن الله .

وقد أحسن القديس أوغسطين في كتابه « مدينة الله » . De Civitate Dei . « مدينة الله » . الدين الأسطورى حين عرض لتاريخ الدين عند الإغريق وميز فيه ثلاثة أنواع : الدين الأسطورى . physicon والدين الطبيعى politicon ، والدين الطبيعى Mythicon . وقد أخذ أوغسطين هـ ذا التقسيم عن مؤلف سابق هو ترنتيوس قارو وقد أخذ أوغسطين هـ ذا التقسيم عن مؤلف سابق هو ترنتيوس قارو الامور الإلمنية ، وأراد أن يوفق فيه بين عبادة الرومان للآلمة المتعددة و بين الأمور الإلمنية ، وأراد أن يوفق فيه بين عبادة الرومان للآلمة المتعددة و بين الأثولوجيا التي قال بها أفلاطون وأرسطو والرواقيون ، وقد جعل أرسطو العلم الإلمى أو الأثولوجيا مرادفاً للفلسفة الأولى لأن البحث في هـ ذا العلم هو أشرف مباحث الميتافيزيقا .

ويبدأ الدين الطبيعى فى الظهور مع ظهور الفلاسفة وعلى رأمهم طاليس، وكان نظرهم معارضاً للدين الأسطورى ومعتمداً عليه ومعدلاً إياه من جهة ، وللدين السياسى وما فيه من عبادات وأعياد من جهة أخرى .

وسوف نتحدث عن هذا الدين الطبيعى عند السكلام عن مذهب كل فيلسوف على حدة ، فقد كان ذلك الصراع بين الفلسفة والدين مظهراً من مظاهر الفكر اليونانى امتدت آثاره إلى حياة الفلاسفة أنفسهم ، حتى لقد أعدم

مقواط وهرب أرسط من أثينا بنهم وجهت إليهما كا وجهت إلى غيرها باسم الدين (١).

[۱۲] كانت لليونانيين أعياد عامة أهمها ثلاثة ، عيد زيوس ، وعيد ديمية ، وعيد ديمية ، Diasia ، ويسمى عيد زيوس ، وهو إله الآلهة عندهم ، دياسيا Diasia ، وكان أهم الأعياد الثلاثة ، حيث يضحى الناس من أجل زيوس وغيره من الآلهة أيضا ، وذلك في صورة وليمة يتناول الإله جزءا منها ، ويأكل الناس الباقى ، للدلالة على المودة بين البشر والآلهة إذا اشتركوا في تناول الطعام . وإلى جانب ذلك كان الناس يذبحون ذبيحة يقدمونها خالصة للآلهة ولا يأكلون منها شيئا ، بل يحرقون جثمها ويذرون رمادها حتى لا يشارك إنسان في أكلها . والغرض من هذا الضرب من التضحية ترضيه الآلهة حتى لا تنزل غضبها في صور الإيذاء والشر .

أما العيد الشانى فهو عبد الإله ديميتر Demeter وابنته كورى Korê ويعرف بعيد الخصب أو التناسل ، ويسبى تسموفوريا Thesmophoria ومن طقوسه أن يحمل النساء بعض التعاويذ السحرية وأشياء أخرى تجلب الخصب وتحقق النسل .

و يختص العيد الثالث بالإله ديونيسوس Dionysus ، إله الحمر ، حيث تفتح

<sup>(</sup>١) ليس غرضنا البحث فى الديانة الإغريقية لذاتها ، بل من جهة صلتها بالفلسفة اليونانية وأثرها فيها ولهذا السبب آثرنا القسمة التي أوردناها . ويذهب بعض المحدثين إلى أنواع أخرى من النقسيم ، وذلك بالنظر إلى رقى الديانة وتطورها ، مثال ذلك ما فعله جلبرت موراى في كتابه وخمس مراحل للديانة الإغريقية » الأولى ديانة السباء ، ثم آلهة أوليمب ونزول الآلهة إلى الأرض ، وثالبها ديانة الفلاسفة في المدارس اليونانية، ورابعها حالة الدين عند الأبيقوريين والرواقيين، وخامسها الصراع بين الديانة اليونانية وبين اليهودية والمسبحية في القرنين الأول والتاني بعد الميلاد .

دنان الخر فتخرج منها أرواح الموتى إلى الفضاء . ثم تدعى أرواح الموتى من النبور ، ويستقبل كل شخص أرواح موتاه فى منزله ، ويحتفل و إياها بهذا العيد ، حتى إذا هدأت استقرت مرة ثانية فى أما كنها ، وأصبحت الدور والشوار ع نظيفة من الموتى . ويذهب بعض العلماء فى تفسير هذه الطقوس إلى القول بأن نمو المحاصيل الجديدة ، وولادة الأبناء ونموهم ليس إلا عودة الأرواح القديمة إلى الأرض ، فينبغى تطهيرها من الأدناس حتى تدود صافية نقية .

هذه الأعياد كانت قديمة قبل أن تسود الآلهة الأولمبية ، وظلت متوارثة دون أن يعرف الناس السر فيأصلها القديم . وتفرعت عنها أعياد أخرى في المدن اليونانية ، واستمرت شائمة حتى العصور المتأخرة ، وكان بعضها يعد من الأسرار التي يحتفظ بها السكهنة .

أما الكهنة فكان عددهم كبيرا ، نعيبهم الدولة ، وهم الذين يقومون بالوظائف الدينية في الأعياد المختلفة ، و يرتبون مراسمها من تضحية وموسيقي وأشعار وترانيم وغير ذلك . وكانوا يكسبون من ذلك مالا وجاها ، ويؤمن الشعب بما يعلمهم الكهنة إيمانا لا شك فيه . ونحن نجد صورة لهذه العقائد في محاورة أوطيفرون ، حيث يلتقي بسقراط في المحكمة يريد أن يرفع الدعوى على أبيه بنهمة الفجور ، والخروج على طاعة الآلمة . ويضيِّق سقراط على أوطيفرون الخناق في المحاورة ، حتى يعترف في النهاية بأن الإحاطة بالأمور الإلهية من الصعوبة بمسكان ، ولكن التقوى هي أن يسر الإنسان الآلمة بالصلاة وتقديم الضحايا ، وفي ذلك نجاة الأسر والدول ، كما أن يسر الإنسان الآلمة يؤدى إلى إيقاع الشر بالناس والمدن وإلى هلاكهم .

غير أن سقراط الذي حمل لواء الثورة على الدين كا نجده مصوراً في أشعار

هوميروس وهزيود ، نجده يحمل الود العظيم لنحلة أخرى وفدت على اليونان من الشرق ، وفاحت منها رائحة الزهد والتصوف ، هي النحلة الأورفية .

## هوميروس والإلياذة :

[ ١٣ ] واختلف المحدثون في شخصية هوميروس ، أوجد حقا أم كان شخصا خرافيا . ولم يمن اليونانيون بمثل هذا البحث ، فقد كان هوميروس بالنسبة لهم شاعر الأمة ومعلمها ولسانها الناطق. وهو صاحب الإلياذة والأودسا. وكانت الإلياذة عند الإغرابيق أشبه بالإنجيل عند المسيحيين ، والقرآن عند المسلمين . قالأثينيون كانوا يحفظون الإلياذة عن ظهر قلب في صباهم ، فتكون بذلك أساس تعلم اللغة والشعر . وهي إلى ذلك سجل تاريخي يعرفون منهاحضارة أجدادهم في ذلك العصر الذي يسميه المؤرخون العصر الهوميرى ، والذي يقع بين القرن الشابي عشر والقرن العاشر قبل الميلاد . وتعد حرب طروادة أخطر حوادثه ، وقد استمرت الحرب عشر سنين ، وظل المحدثون في ريب من صحمها التاريخية ، وظنوا أنها من خيال الشعراء حتى أثبتت الحفائر الأخيرة التي بدأها « شلمان » عام ١٨٦٨ وجود أسوار طروادة وكثيرا من مخلفات الحضارة المسينية الدالة عليها . وإذا كانت سبب الحرب كايصورها هوميروس هي اختطاف « باريس » أجمل النساء وهي « هيلانة » زوجة ملك إسبرطة ، فهب أجمنون (١) ملك مسينا وشقيق ملك إسبرطة يستنفر المدن اليونانية وملوكها لحرب طروادة واسترجاع هيلانة ، نقول إن السبب الحقيق في الواقع هو النزاع على السلطان بين الغرب والشرق. فلم تنقطع الحروب والغزوات بين اليونان وجيرامها في الشرق

<sup>(</sup>۱) تروى الأسطورة أن أجمنوت هو ابن أتريوس ، ابن بيلوبس الذى تنسب إليه شبه جزيرة البلوبونيز ، ابن طنطالس ملك قرجيا ، ابن زيوس إله الآلهة .

القريب في آسيا الصغرى ، بل لقد امتدت الحرب إلى الفرس ، واتخذ الصراع صوراً شي في خلال التاريخ بين الفرس والروم .

وكما كانت الإلياذة ديوان الشعر وذخيرة اللغة وأصل التاريخ ، كانت كذلك المثل الأعلى الذي يستمد منه الشعب أخلاقه كالنبل والفضيلة وآداب السلوك والشجاعة والعفة والتقوى وغير ذلك بما ساد الشعب اليوناني حتى القرن الرابع ، عند ما ظهر أفلاطون فانتقد الأخلاق الهومرية بمثلة في أشعاره نقداً شديدا في الجمهورية ، حيث يقول: إننا نعجب بهوميروس ولكننا لا نعجب من الرؤيا الكاذبة التي أظهر أجاممنون عليها في المنام ، فهذه أشعار تثير العواطف نحو الآلهة وتبعث على الغضب ولا ينبغي أن نسمح للمعلمين في الدولة أن يلقنوها حراس المدينة (1) .

غير أن أخطر ما في الأشمار الهومرية من أثر فلسني هو فكرة القضاء والقدر وفكرة الضرورة ، وقد تسربت الفكرتان جيما إلى فلاسفة اليونان ، وأخذوا بها في تفسير الموجودات الطبيعية والأعمال الإنسانية . وليس التفسير الطبيعي الذي يرد الكائنات إلى صورة ثابتة لا تتغير ، كالبذرة التي تنمو فتصبح شجرة هي هي بعيها إلا تطبيقا لفكرة الضرورة التي تخضع لهما حياة الآلهة والبشر جميعا في أقاصيص هوميروس . وعلى الرغم من أن فكرة القضاء والقدر ، أو الجبر، هي المسيطرة في أقاصيص هوميروس عن الأبطال إلا أن الإنسان يستطيع مع ذلك أن يفكر لنفسه وأن يختار طريقه في السلوك ، وأن يصنع حياته على حسب مايهوي . آية ذلك مافعله أخيل » حين غضب وترك جيش أجمنون . لهذا السبب يرى كثير من المؤرخين أن الإلياذة قدصورت الإنسان بطلا من الأبطال، وأنها قللت من شأن الآلهة حتى أصبح موقفها أشبه بشخصيات الشعراء وليست أر باباً يقدمها البشر و يعبدونها . فكان ذلك التصور اللاديني للآلهة بداية للحركة العلمية التي نشأت في القرن السادس .

<sup>(</sup>١) الجيهورية الكتاب الثاني ٣٨٣ :

[ 12 ] ولم تبلغ شهرة هزيود ما بلغه هوميروس . وقد اختلف المؤرخون في حياته ، قيل إنه ولد سنة ٨٤٦ و توفى ٧٧٧ ، وقيل بل في سنة ٢٥٠ ، والأرجح أنه عاش في القرن الثامن بعد هوميروس . ولد هزيود في غرب آسيا الصغرى ، ورحل مع أبيه إلى اليونان، واستقر في مدينة أسكرا من أعمال بوتيا. وكانت الأسرة فقيرة يشتغل أفرادها بالزراعة والرعى ، وأخذ هزيود ينشد الشعر وهو يرعى قطعان الغيم في سفوح جبل هليكون ، فنبغ في النظم ونال عدة جوائز على قصائده ، وأشهرها « أنساب الآلمة » و « الأعمال والأيام » .

يصور هزيود في قصيدته « أنساب الآلهة » قصة الآلهـة الذين بعيشون فوق جبل أوليمبوس ، وانتساب بعضها إلى بعضها الآخر . فني الأصل كان العماء Chaos الذي أنجب الظلام والليل ،ثم أنجب هذان الأثير والنهار، مم كانت بعد ذلك الأرض مقر جميع الآلهة التي تعيش إما على ظهرها و إما في باطنها . وأنجبت الأرض الجبال والساء ، وتزوجت الأرض الساء فنشأ عنهما المحيط ، وأبناء من الجبابرة هم التيتان .

وبمضى القصة فتحدثنا أن الأرض أوعزت إلى التيتان أن يقتلوا أبام الساء ، واستولى واستطاع كرونوس بمساعدة أمه الأرض التي أخفته في كين أن ينفذ ذلك ، واستولى التيتان على جبل أوليمبوس ، وأنزلوا الساء من العرش ورفعوا عليه كرونوس . ثم تزوج كرونوس أخته ريا ، وتنبأت الأرض والساء بأن أحد أبنائه يقتله ، فابتلم كرونوس جميع أبنائه حتى يتفادى القضاء والقدر ، ولكن زيوس ولد سرا في جزيرة كريت، حتى إذا شب زيوس خلم كرونوس من على العرش ، وأرغمه على إخراج أبنائه من بطنه وأعاد التيتان إلى باطن الأرض .

شم بحدثنا هزيود في قصيدة الأعمالوالأيام عن البشر وكيف يجب أن يعملوا مع الشرف والسكدح والعفة وسائر الفضائل. وقد مر الجنس البشرى بأر بعة أدوار، العصر الذهبي حين كان الإنسان سعيدا لا يشتى و يعيش كالآلمة، ثم العصر الفضى، ثم النحاسى، ثم الحديدى. وحين يشير أفلاطون (١) في محاورة القوانين إلى الخيط الذهبي الذي يقود الإنسان إلى الخير، إنما يستعير الفكرة من تلك القصيدة.

ونستخلص من هذا التصوير للآلهة أنها شبيهة بالبشركل الشبه ، فهى تتزاوج وتتناسل ، وتسخط وترضى ، وتحب وتبغض ، وتنهادن وتتحارب ، وكل ما تمتاز به عن البشر هو الخلود، أما الإنسان فيتصف بالفناء وقد سرت فكرة الخلود من الأساطير اليونانية إلى الفلسفة وظلت تسيطر على الفكر البشرى حتى اليوم . ولا غرابة أن نجد أرسطو يصف المقل في الإنسان بأنه خلاد .

# أورفيوس والنحلة الأورفية :

[10] وإذا كان هوميروس وهزيود إغريقيين يصوران في أشعارها الروح الإغريقية الخالصة ، فإن أورفيوس (٢) صاحب النحلة الأورفية أجنبي لأنه من تراقيا، فضلا عن أنه رحل إلى الشرق وتأثر بدياناتهم وما عندهم من صوفية وأسرار بما كان غريبا على الشعب اليوناني . وكان أورفيوس شاعراً وموسيقيا وواعظا دينيا ، تروى الأقاصيص القديمة أنه كان مغنيا صاحب صوت جميل تنقاد إلى أنعامه وموسيقاه جميع الكائنات كأنها وإقعمة تحت تأثير السحر ، ويستطيع استئناس الوحوش الضارية في هذا العالم والقوى المخيفة في العالم الآخر . وهو إلى ذلك المعلم والني الذي يعرف

<sup>(</sup>١) القوانين ٦٤٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر: في عالم الفلسفة تأليف أحد قواد الاهواني، س ٧ - ١٨٠ عن أورفيوس والنطة الأورفية.

الأسرار ويفسرها مثل أصل الآلهة وطبيعتها ، والطريق الذى ينبغى على الناس سلوكه في الدنيا والآخرة ، والقواعد التي تجرى عليها النفس لتبلغ مقرها الصحيح . وكان يعلم تلاميذه رقى وتعاويذ تقيهم الشر والسوء ، وقد أشار أفلاطون وأرسطو إلى هذه الجماعة التي كانت لا نزال موجودة في القرن الرابع تزاول هذا الضرب من العلاج .

وكانت النحلة سرية ، لايعرف على وجه التحديد نشأتها، ولكنها كانت موجودة في القرن السادس ، والعلة في بقائها سرية ترجع إلى أصولها الأسيوية الغريبة عن دين أهل البلاد . ويشير سقراط في محاورة فيدون إلى مذهبهم ، فيقول : « هناك مذهب جرت به الألسنة في الخفاء بأن الإنسان سجين، وليس له الحق في أن يفتح باب سجنه ليفر هار با ... » (۱) و يقول بعد قليل في المحاورة نفسها: « و إني لأنصور أن أولئك الذين أنشأوا الأسرار لم يكونوا مجرد عايثين ... » (۲) فلم يكن من الغريب بعد ذلك أن يصف برتراند رسل فلسفة سقراط ومذهب أفلاطون بأنهما متأثران أشد التأثر بالأورفية ، وأن أفلاطون بوجه خاص يلبس مسوح تلك النحلة .

و يتلخص مذهب أورفيوس في أصل العالم وخلق الكون وحقيقة الإنسان، بأن المبدأ الأول هو الزمان ، ونشأت مع الزمان الضرورة ، وهي قانون القضاء والقدرالذي يسيطر على الكون بأسره ويضم أطرافه . ثم أنجب الزمان الأثير والعاء والظلام . ثم يشكل الزمان بيضة في الأثير ، ولما تفتحت البيضة خرج منها «قانس» أو النور ، وقيل بن البيضة انفلقت نصفين صار أحدها السهاء والآخر الأرض . أما النور فهو أول ما أنجبت الآلهة ، وهو خالق هذا الكون وجميع ما فيه من كائنات. ومن أسما ثه زيوس، وديونيسوس (الحر) وإيروس (الحب) ، و بان (التناسل) ، وميتيس (العقل) .

<sup>(</sup>۱) محاورات أفلاطون ترجمة زكى نجيب محود - س ۱۷۶.(۲) س ۱۹۰.

وأبجب النور ابنة هي الليل، انصل بها فتكونت منهما الأرض والسهاء، وتزوجت الأرض السهاء، فأعقبا ثلاث بنات وسئة بنين . ولما علم أورانوس (السهاء) أن أبناءه سوف يقضون عليه ألتي بهم في بهر تارتاروس . وغضبت الأرض فأنجبت التيتان وهم مردة جبارة ، وكرونوس ، وريا ، وأوقيانوس ، وتينس . وتغلب كرونوس على أبيه أورانوس فصرعه ، وتزاوج اخته ريا ، فلما أنجبا ابتلع كرونوس أبناءه ، غير أن ريا ساعدت زيوس على النجاة وأرسلته إلى كريت ، حتى إذا بلغ أشده ابتلع النور إفأخذ عنه الفوة ، وأصبح البدء والوسط والنهاية الكل شيء .

ثم شرع زيوس برتب أمور العالم ، فتزوج ريا التي أصبحت « ديمتر » ، وأنجبا « برسيفوني » التي اغتصبها زيوس فحملت منه أديونيسوس . واستطاع التيتان أن ينزعوا الطفل من حراسه الأشداء ، ثم مزقوه وأكلوا لحمه . ولما علم زيوس بذلك سلط على التيتان الرعد والبرق فأبادهم ، وأعاد ديونيسوس إلى الحياة ، وأصبح ديونيسوس إلى الحياة ، وأصبح ديونيسوس إلى الحياة ،

وجمع زيوس رماد التيتان وخلق منه الإنسان فأصبح مركبا من طبيعتين طبيعة الإنم والشر التي ورثها عن التيتان ، والطبيعة الإلهية التي أخذها عن ديونيسوس الذي أكل التيتان لحمه .

وقد أصبحت نظرية النفس كما تصورها إلنحلة الأورفية سائدة عند كثير من الفلاسفة منذ اليونان حتى اليوم. فالنفس متميزة عن البدن الذى يعد سجنا أو قبرا لها ، ووجود النفس فى البدن عقو بة لها لتلك الخطيئة الأولى التى ارتكبها الجنس البشرى إذ أكل التيتان كما ديونيسوس ، وقد نشأ الإنسان من التيتان كما رأينا .

ولما كان وجود النفس في البدن تنفيذا لعقوبة قديمة ، فليس الانتحار مشروعاً ، وهي الحجة نفسها التي يسوقها سقراط في محاورة فيدون ، إذ يجب أن نظل النفس في رفقة البدن حتى تستكل العقوبة المفروضة .

ويجب على النفس وهى فى صحبة الجسم على وجه الأرض أن تقبع قواعد معينة من الطعام والشراب ، وأن تخضع لعبادات خاصة تعد من الأسرار الخفية إلا عن الأتباع والمريدين . فإذا تطهرت النفس بأنواع العبادات وألوان الزهد بلفت السعادة الدائمة فى صحبة الآلهة . أما إذا تدنست واتبعت حياة الفسق والفجور تناسخت . فلا غرابة أن يكون فيثاغورس قدتأثر بمذهبهم فى النفس والتناسخ ، وتأثر سقراط وأفلاطون بعقيدتهم كما ذكرنا .

## مصادر الفلسفة اليونانية

# الكتب الفلسفية:

[17] أهم ما تمتاز به الحضارة بوجه الإطلاق الكتابة ، وهي عبارة عن رموز اصطلاحية تدون الكلام الذي ينطق به المرء و يعبر به عن فكره ، و يستطيع بذلك أن يتفاهم مع غيره من الناس . فلما توصل الإنسان إلى تقييد الألفاظ المسموعة في أشكال وصور يرسمها ليدل بها على الحروف والكلمات ، لم يستطع أن ينقل فكره في الحاضر فقط ، بل أن يسجله على الزمان ، ليطلع علهه من يشاء في المستقبل .

وتمتاز الحضارة اليونانية بأنها اكتشفت نوعا من الحروف الأبجدية يختزل الكتابة اختزالاً شديدا ، على عكس قدماء المصريين في كتابتهم الهير وغليفية . وأصبح من الميسور لعلماء الإغريق وفلاسفتهم أن يؤلفوا الكتب يودعون فيها أفكارهم و يحفظونها لمن يأتى من بعدهم ، ويبيحونها لمن يريد النزود من المعرفة . فقد كان العلم على خلاف البلاد الأخزى مباحاً ، وهذا سر من أسرار تقدم الفلسفة اليونانية .

وقد بدأ التدوين في هيئة كتب في القرن السادس ، واشتد في القرن الخامس ثم الرابع ، وأصبح بعد ذلك سنةً مألوفةً . ومع ذلك فهناك فلاسفة حرموا على أنفسهم تدوين الحكمة لأمها أرفع من أن تقيد على الأوراق ، ولأمها أبداً في تطور وتطلع إلى السكال . ولم يدون فيثاغورس فلسفته ، ولا طاليس ولا سقراط ، يل إن

أفلاطون لم يكن يعد المحاورات التي كتبها تعبيرا عن فلسفته و إنما هي للتسلية ، أما فلسفته الحقة فكان يلقيها دروساً في الأكاديمية ويتلقاها عنه تلاميذه سماعاً .

ولكن معظم فلاسفة الإغريق كانوا يؤلفون الكتب، وكانت تلك الكتب متداولة بين الطبقة المثقفة في زمامهم. ومما يروى في ذلك أن فيلولاوس الذي كان من أتباع الفيثاغوريين كان أول من ألف كتابا عن مذهبهم، فأذاع بذلك فلسفتهم التي ظلت سراً حول قر نين من الزمان. ويقال إنه فعل ذلك لحاجته إلى المال، وإن أفلاطون اشترى نسخته من أقر بائه بمبلغ كبير من المال، وإنه استقى نظريته التي أودعها محاورة طياوس من ذلك السكتاب.

و يقال كذلك إن أنكساجوراس كتب كتاباً واجداً جيد التأليف حسن الأسلوب ، و إنه أذاعه في الناس بثمن زهيد جداً ، حتى لقد كان يباع في ملاعب أثينا بدراخمة واحدة ، وذلك في أواخر القرن الخامس ، و إن الجمهور كان يعرف جميع ما جاء فيه لسمولته .

ثم عنى الحكام باقتناء الكتب ، وهى محطوطة بطبعية الحال ، وحفظها فى مكتبات عامة أو خاصة . ويقال إن بسستراتوس حاكم أثينا ، و بوليقراطس طاغية ساموس ، كانا أول من اقتنى دوراً للكتب فى أواخر القرن السادس . وأصبحت تجارة الكتب فى أثينا خلال القرن الخامس شديدة الرواج . واحتفظت جميع المدارس الفلسفية الكتب فى أثينا خلال القرن الخامس شديدة الرواج . واحتفظت جميع المدارس الفلسفية الكبرى ، مثل أكاديمية أفلاطون ، ومدرسة أرسطو بمجموعات كبيرة من الكتب . وأنشأ بطليموس مكتبة مشهورة فى الإسكندرية فى القرن الثالث قبل الميلاد ، ويروى التاريخ قصة حريقها . وكانت تنافسها فى برجام من أعمال

آسيا الصغرى مكتبة أخرى كبيرة . وظلت المكتبات تُذُشأ في المدن الجذيدة مثل روما في الغرب وأنطاكية في الشرق كلا ظهرت الحضارة في مدينة من المدن، فتعددت بذلك النسخ المخطوطات إنما هو الشراث الذي حفظه لنا التاريخ على مر الزمان .

فأول مصدر نعتمد عليه في معرفة مذاهب القدماء من الفلاسفة هو الرجوع إلى كتبهم نفسها التي سطروا فيها آراءهم . والأمر في أولئك الذين لاتزال كتبهم باقية بين أيدينا سهل يسير ، فليس علينا إلا أن ننظر فيها ، كالحال في محاورات أفلاطون أو كتب أرسطو .

## الكشف عن نصوص القدماء:

[1۷] واكن المشكلة التي تواجه المؤرخ هي معرفة فلسفة أولئك الذين فقدت آثارهم ، وضاعت مؤلفاتهم ، أو أولئك الذين لم يدونوا في زمامهم . ومن أجل ذلك كان لا بد لنا أن نحل مشكلة المصادر في الفلسفة اليونانية قبل أن نمضي في التأريخ لها .

وقد عنى القدماء فى العصور المختلفة التى جاءت بعد عصر ازدهار الفلسفة اليونانية بعرض آرائهم ، فحفظ المتأخرون بما جمعوه كثيرا من تلك المذاهب المفقودة . وعوال العرب على هؤلاء المتأخرين فنقلوا الفلسفة ، و بخاصة ماانصلت بالفلاسفة قبل سقراط ، مشوهة ، ونسبوا إلى بعضهم ما لم يصدر عنه بأى حال . بل لقد نسبوا إلى أرسطو كتابا يتعارض مع فلسفته كل التعارض وهو « الأثولوجيا » مع أنه ترجمة لبعض تاسوعات أفلوطين . ولم يُهن العرب بالبحث فى مشكلة الانتحال بحثا علميا

منتظما، ولا كذلك فلاسفة الأوربيين في العصر الوسيط، حتى كان عصر المهضة، وظهرت اتجاهات جديدة ابتداء من القرن السادس عشر تطالب بالعودة إلى القديم والنظر في الأصول اليونانية ذاتها، حتى نضجت وأثمرت في القرن التاسع عشر على يد الأستاذ هرمان ديلز Diels، فنشر نصوص فلاسفة الإغريق في كتابين، أولها عام ١٨٧٩، بعنوان «آراء الإغريق Doxographi graeci» وفي كذلك عام ١٩٠٣ بعنوان «ما قبل سقراط Vorsokratiker». وعنى كذلك أوسنر ١٩٠٣ سنة ١٨٨٧ بنشر مصادر الفلسفة الأبيقورية، كا ألتي بول تارى أوسنر Tannery الضوء على تاريخ الهندسة عند الإغريق.

والمنهج الذى اتبع ديلز هو تتبع النصوص الواردة عند مختلف المؤرخين واستخلاصها ونسبتها إلى صاحبها ، وقد تيسر له من ذلك أن يعرف أن المتأخرين كانوا ينقلون عن المتقدمين واحداً بعد الآخر ، حتى يبلغ المصدر الأول ، وهو فى الغالب ثاوفراسطس أول رئيس للمدرسة بعد أرسطو .

أنواع المصادر: المدارس الفلسفية .

[۱۸] يقسم « تسار (۱۱ ) كتابات قدماه المؤرخين ثلاثة أقسام على النحو الآتى : كتابات تختص « بالآراء » doxographical ، وأخرى تختص بالسيرة وأخبار الفلاسفة . وهو بجمل في القسم الأول ثاوفراسطس ، و بوزيدونيوس الرواقى ، وأيتيوس، وستو بايوس . وفي القسم الثانى أرستكسينوس ، وفلاسفة مدرسة الإسكندرية ، وديوجينس

<sup>(1)</sup> Zeller: Outlines of the History of Greek Philosophy, 19 1, p 5.

لايرتوس ، وهرميبوس ، وفرفريوس الصورى ، ويامبليخوس . وفى القسم الثالث كليتوماخوس من الأكاديمية ، وأريوس الرواقى ، وسوتيون الإسكندرى ، ثم فياوديموس وديقاوس الذى أخذ عنه دبوجين لايرتوس .

وقد عرض برنت Burnet بشكل أوسع لمشكلة المصادر في كتابه عن فير الفلسفة الإغريقية Early Greek philosophy ، فبدأ بالفلاسفة الذين يعدون مؤرخين لمن قبلهم ، مثل أفلاطون الذي يشير في بعض الأحيان إلى السابقين فيجلو آراءهم بروح المؤرخ الصادق ، مع أنه قد يتبع أسلوب النهكم والسخرية .

ومن الغريب أن « برنت » يعد أرسطو فيا قرره عن قدماء الفلاسفة أقل من الناحية التاريخية من أفلاطون ، لأن المعلم الأول يناقش المسائل من خلال مذهبه هو ، مما جعله يقلل من شأن بعض تلك الآراء العلمية القديمة . كا أنه كثيرا ما يميل إلى مذهب ويقدح في آخر ، ومن الواضح أنه لم يعدل في حكمه على الفلسفة الإبلية .

وفي هذا الحم كثير من التحامل على أرسطو . الواقع أن أرسطو كا يعد فيلسوفا صاحب مذهب خاص ، يعد كذلك مؤرخاً لفلسفة القدماء ، فهو يسلك في كل موضوع يكتب فيه مهجا تاريخيا فيتتبع جميع الآراء التي قيلت في هذا الموضوع ويرد عليها ، حتى يمهد لمذهبه الحاص . فعل ذلك في كتبه الطبيعية وفي كتاب مابعد الطبيعة . ولا ننسي أن أرسطو كان قريب العهد بأولئك الفلاسفة فروى آراءهم الموجودة في كتبهم فعلا ، أو نقلا عن تلاميذ مباشر بن . وأرسطو هو الذي رسم الطريق لناميذه ثاوفراسطس من بعده .

ويذكر برنت من المدارس الفلسفية الرواقيين ، و مخاصة كريسيسبوس الذي كان يعتمد على ما جاء عند أرسطو . ثم يذكر مدرسة الشكاك ، ويقف عند سكستوس إمبريكوس ، الذي كان يعنى ببيان التعارض بين القدماء فيضرب بعضهم ببعضهم الآخر . ثم مدرسة الإسكندرية وما فعله شراحها على أرسطو بعيدا عن ثاوفراسطس ، و بخاصة سمبلقيوس .

ونحب أن نضيف إلى هؤلاء الشراح من مدرسة الإِسكندرية شخصا عرفه العرب وألف كتاباً في « أخبار الفلاسفة » هو فرفريوس الصورى ، الذى اشتهر عندهم بكتابه « المدخل إلى المقولات » المعروف باسم إيساغوجي (١).

# رواة الآراء : -

[19] على رأس رواة الآراء doxographers ، ثاوفرامطس Theophrastos من لفظة والمطبعيين محود المعلم المخريقية المخريقية المخريط المحتود الم

<sup>(</sup>١) القفطى: أخبار الحسكماء ــ الطبعة المصرية س ١٧٠ ــ وانظر ايساغوجي لأحمد فؤاد الاهوا لى مطبعة دار إحياءالكتب العربية ١٩٥٢، والمقدمة عن حياة فرفريوس ومدرسة أفلوطين .

ورواة الآراء كثيرون ، اشهر سهم ثلاثة ، وهم جيما يسدون على كتاب الوفراسطس ، الأول فلوطرخس [ القرن الأول والثانى بعد الميلاد] وصاحب كتاب « آراء الفلاسفة Placita Philosophorum ، وقد عرفه العرب ، فترجم له القفطى فى أخبار الحكماء بأنه: «كان فيلسوفا مذكورا فى عصره يعلم جزءا متوفرا من هذا الشأن ، وله تصانيف مذكورة بين فرق الحكماء ، مها كتاب الآراء الطبيعية محتوى على آراء الفلاسفة فى الأمور الطبيعية خمس مقالات » . وقد عرف العرب فى أكبر الظن \_ آراء الفلاسفة قبل سقراطمن طريق هذا الكتاب، وعن طريق كتاب فرفر بوس الذى ذكرناه من قبل (١)

والثانى جون ستو بايوس Stobaios بعد الميلاد] وصاحب كتاب «خلاصة آراء الطبيعين Eclogae Physicae »، وهو أوسع وأشمل من كتاب فلوطرخس.

والثالث ثيودور الأنطاكي Theodoret [ القرن الخامس بعد الميلاد ] الذي استقى كتاباته من أيتيوس Aëtius [القرن الأول بعد الميلاد]، الذي اعتمد على كتاب يسمى «آراء القدماء Vestuta Placita » ألفه بوزيدونيوس Poseidonius يسمى «آراء القدماء 1۳۵ ـ ، ، ق . م ] رأس المدرس الرواقية .

و يمكن أن نضيف إلى هؤلاء الثلاثة شيشرون [ ١٠٦ \_ ٤٣ ]، فهوكا يعده برنت من رواة الآراء عندما يتحــدث عن قدماء فلاسفــة الإغريق ، وذلك في

<sup>(</sup>۱) لم يبحث أحد كتب أخبار الفلاسفة الموجودة فى اللغة العربية ، كالففطى وابن أبى أصيعة وابن النسديم والشهرزورى ، ومعرفة الأصول التى استقى منها هؤلاء أخبارهم ، وعلى أى المكتب اعتمدوا :

كتابيه De Natura Deorum ، Lucullus ، فني الأول يلخص آراء الفلاسفة معتمدا على ثارفر اسطس ، وعنه أخذ كار نيادس Karniades ق م م أراء الق م أرئيس الأكاديمية .

# رواة الآرا. والسير :

[70] وهناك بعض المؤرخين جمعوا بين رواية الآراء وحكاية الأخبار والعناية بالسيرة ،وهم الذين يسميهم برنت Biographical Doxographers ،و يذكر مهم هيبوليتوس Hippolytos [ القرن الثالث بعد الميلاد ] صاحب كتاب الرد على الملاحدة . وقد عاش هيبوليتوس في روما في ذلك العصر الذي اشتد فيه الصراع بين المسيحية و بين الوثنية . وقد استقى كتابه من ثاوفر اسطس من جهة ومن مصادر أخرى تروى سيرة الفلاسفة مثل طاليس وفيثاغورس وهرقليطس وأبنادقليس .

ويضع برنت ديوجين لا يرنوس Laertios [القرن الثانى بعد الميلاد] من جملة هذه الطائفة التى تجمع بين الآراء والسير. ويعد كتابه المعروف بعنوان «حياة الفلاسفة وآراؤهم» من أهم المصادر ، لأن معظم كتابه المخطوط ، وهو نسخة وحيدة، قد وصل إلينا كاملا ما عدا جزءا من الكتاب السابع . ويبدو أن دويوجين قد استفاد من مصادر متعددة أخذ منها سيرة الفلاسفة ومذاهبهم (۱) .

## رواة السير :

[٢١] أما أصحاب السير فمعظمهم نشأ في مدرسة المشائين من أتباع أرسطو،

(١) انظر الوصف الكامل لكتاب ديوجين لايرتوس في الجزء الأول من تاريخ القلسفة تأليف ريغو Rivand: Hist. de la Phil. Tome L P 6.

فكتبواعن حياة عظاء القدماء من الفكرين. ويقال إن ديكار خوس Dicaearchus الذي كان تلميذ أرسطو وثاوفر اسطس ، وكتب كثيرا من الكتب التاريخية ، هو أول من وضع هذا المنهج من تأليف السير ، فكتب عن حياة الحكماء السبعة وفيثاغورس وأفلاطون وغيرهم . ثم أخذ عنه أرسطون Ariston من جزيرة خيوس وفيثاغورس وكتب عن سيرة [ توفى حول ٢٢٥ ق . م ] وكان من الرواقيين ومعاصرا لأبيقور ، وكتب عن سيرة أبيقور وعن سيرة هرقليطس .

ثم نجـدكذلك سوتيون Sotion السكندرى [حول ٢٠٠ ق . م] يؤلف في حياة الفلاسفة على التعاقب،وقد لخص كتابه فيما بعد هرقليدس ليمبوس الذي عاش في الإسكندرية أيضا حول ذلك التاريخ .

وفى العصر نفسه ألف هرميبوس Hermippos الأزميرى كثيرا من تواريخ الحكاء التى نقل عنها المتأخرون، وكذلك مشائى آخر يعرف باسم ساتيروس Satyros وله كتاب عن حياة مشاهير الرجال ، وقد لخصه أيضا هرقليدس ليمبوس .

وقد يمكن أن يعد ديوجين لايرتوس من أصحــاب السير في بعض الأجزاء من مؤلفه .

المؤرخون: Chronographers

[۲۲] بقى أن نبين كيف اهتدى المؤرخون إلى تحديد أزمنة الحوادث والأشخاص. و يرجع الفضل فى ذلك أولا إلى إرانستينس Eratosthenes [ ١٩٤ – ١٧٥ ] م إلى أبولودورس من بعده [ ١٨٠ – ١١٠ ق . م ] . وكان أبولودورس تلميلذ بانيتوس الرواقى ، ثم ذهب إلى الإسكندرية ولزم أرسطرخس . ولما طرد بطليموس الفلاسفة عام ١٤٠، توجه أبولودورس إلى برجام حيث أحسن ملكها استقباله فأهدى

إليه كتابه في التاريخ ، ثم انتقل إلى أثينا حيث توفى بها . أما الطريقة التي يعتمد عليها في تحديد زمن الحوادث ، فهى كا فعل أرسطرخس ، أن يبدأ بسقوط طروادة عام ١٠٤٠ ق . م ، ثم يتخذ من الأحداث الكبرى نقط ارتكاز لما قبلها ومابعدها، مثل تولى ملك مشهور العرش ، أو سقوط مدينة ، وغير ذلك . يضاف إلى ذلك دورات الألعاب الأولبية التي كانت تقع كل أر بع سنوات. و إذا كان مولد الفيلسوف ووفاته معروفين ذكرها، و إلا ذكر فقط عام ازدهاره (سمن الأعوام المشهورة في تاريخ يعدون سن الأر بعين هي سن النضج والازدهار . ومن الأعوام المشهورة في تاريخ اليونان ارتقاء بوليقراطس العرش عام ٢٣٥ ق . م ، وسقوط مدينة سارديس الموق ق . م .

## الحكماء السبعة

# رواية أفلاطون :

[ ٢٣] في محاورة « بروتاجوراس » (١) إشارة طويلة للحكاء السبعة ، تعد أول مصدر يوثق به في معرفة هؤلاء الحسكاء ، وصلة حكمهم بالفلسفة . والمحاورة كا نعرف تقع في بيت كالياس أحد أغنياء أثينا ، حيث يلتق سقراط مع ثلاثة من السفسطائيين هم بروتاجوراس ، وهبياس ، و بروديقوس . و يقطرق الحديث إلى تفسير كلة « شاق » « Chalepon = Xaxendo و مختلفون في مدلولها وأنها لا تعنى الشر ، وهذاما عناه بيتاقوس من قوله في الحسكة المأثورة « بلوغ الخير شاق » . وكان بيتاقوس أحد الحسكاء السبعة ، الذين سجل أسماءهم ومدمهم في المحاورة ، وهذاهم في الحاورة ، وهؤلاء هم الحسكاء كا جاء ذكرهم في المحاورة :

« طاليس من ملطية ، وبيتاقوس Pittacus من ميتيلين ، وبياس Bias من بريين ، وسولون الحاص بنا (٢) ، وكليوبولس Cleolubus من لندس بجزيرة رودس ، وميسون Mysol من خيناى . لقد كان هؤلاء جميعا من أثباع الثقافة اللقدمونية ومحبيها ، تقوم حكمتهم على عبارات مأثورة قصيرة كثيرا ما ينطقون بها . ثم إنهم اجتمعوا وأهدوا إلى معبد أبولون فى دلنى أول ثمار حكمتهم ، وهى تلك المدونة على باب المعبد والتي بلغ من شهرتها أن جرت على كل لسان على «اعرف نفسك» و «خير الأمور الوسط» .

ثم يضيف سقراط إلى ماسبق أنه استطرد هذا الاستطراد ليبين أن « الإيجاز » الخاص بأمثال الحكاء هو أسلوب الفلسفة في القديم من الزمان .

ولما كان أفلاطون أقدم الذين أشاروا إلى الحسكاء السبعة ، وكان قريب العهد منهم فضلا عن عقليته الفلسفية ، فإن رأيه يعد أوثق ما يمكن الاعتماد عليه . والذي يستفاد من النص السابق الذي أوردناه عن محاورة بروتاجوراس، أن أقدم صور الفلسفة كانت الحكم المأثورة الموجزة التي تهدف إلى إرشاد الناس في سلوكهم نحو الخبر . أو هي الحكمة العملية التي تفيد الناس في حياتهم وأمور معاشهم . وأول شرط فيها أن تكون موجزة تلخص السلوك العملي وتعلم الفضيلة . وليس ما فعله سقراط حين أراد أن يصل إلى حد كلي للفضيلة إلا أثراً من آثار الحكماء السبعة في إنجازهم الذي يلخص الأحوال [الجزئية . هــذا إلى أن أساس فلسفة سقراط يقوم على تلك الحكمة المأثورة « اعرف نفسك » . يضاف إلى ذلك أن الحكمة الثانية التي ذكرها أفلاطون « خير الأمور الوسط » كانت أساس فلسفة كثير من القدماء ، وقد سموها « الاعتدال » ، سواء في التوسط بين قوى النفس كما نجد عند أفلاطون ، أو الفضيلة الأرسطية التي يعرفها بأنها ماكة الوسط العدل بين طرفين إفراط وتفريط.

# رأى المتأخرين:

[۲٤] ثم نُسِجت الأقاقصيص حول الحسكاء السبعة ، واختلف المتأخرون من المؤرخين فى أسمائهم ، وفى الحسكم التى جرت على ألسنتهم . أما ديوجين لا يرتوس فإنه يستبدل برياندر [7٢٠ ــ ٥٨٥] طاغية كورنئة بميسون الذى ذكره أفلاطون .

ويقال إن أفلاطون أغفل ذكر برياندر متعمدا لأنه كان يكره الطغاة . ومن المؤرخين من يجعل فيتاغورس ، أو أرفيوس ، أو أنكسا جوراس ، أو بسستراتوس وغيرهم ، حتى لقد تزيد أسماؤهم على العشرين . على أن الإجماع بين المؤرخين \_ على اختلافهم في قوائمهم \_ قد انعقد على أربعة هم : طاليس و بياس و بتاقوس وسولون ؛ وأن طاليس هو أولهم بغير نزاع .

و يحدثنا فلوطرخس أنهم اجتمعوا في كورنثة بدعوة من برياندر حيث دار بيهم حوار طويل .

ومن الأقاصيص التي تروى عهم أن بعض الصيادين استخرجوا من البحر كرسيامن الذهب، ثم تنازعوا على امتلاكه، فتوجهوا إلى داني فأنبأتهم الكاهنة أن الذي يأخذه « أحكم رجل » . ودار الصيادون على جميع الحكاء السبعة ، فلم يجدوا فيهم حكما جديرا بهذه الصفة ، فأعادوا الكرسي إلى أبولون في دلني . ومغزى هذه القصة أن الحكمة صفة تضاف إلى الآلمة ، ولا يمكن أن يبلغها أي إنسان . وهذا هو المعنى الذي ذهب إليه فيثاغورس ، فيا ينسب إليه من أنه قال : لست حكما Sophos ولكني محب للحكمة أو صديق لها . philosophos

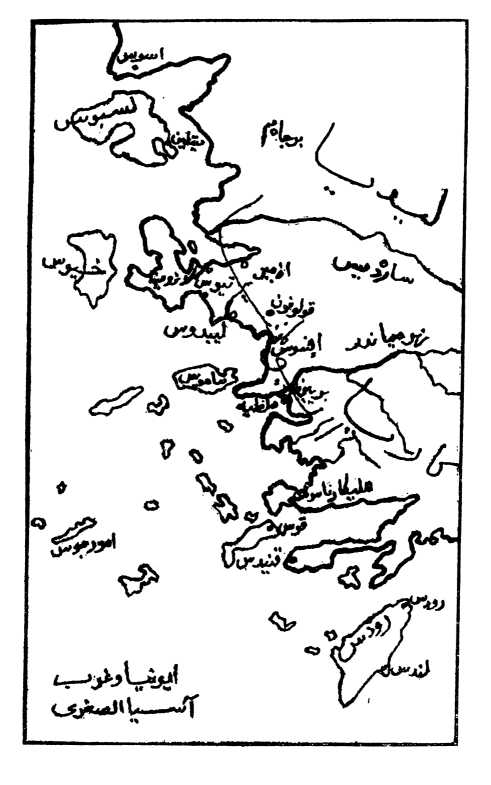
وقد جمع ستو بايوس بعض المأثورات التي تنسب إليهم ، وهي تدور حول الفضائل المختلفة مثل ضبط النفس والأمانة والحث على العمل والصدق واحترام الآباء وطاعة القوانين . وهدده الحكم تهدف إلى أمرين : هداية الناس في الحياة ، وتكوين المواطن الصالح ، فلها بذلك غرضان أحدها أخلاقي والآخر سياسي . ولا غرابة

في ذلك فإن معظم الحكماء السبعة كانوا من الساسة الذين كانوا حكاما بالفعل للمدن الإغريقية أو كانوا مشرعين مثل سولون.

وممايلاحظ أن كلمدينة كانت تفخر بوجود حكيم يدبر أمورها ، وأن اجماعهم إنما يدل على اتحاد الروح الإغريقية في القرن السادس على الرغم من تفرق المدن في غرب آسيا الصغرى أو في شبه جزيرة البلوبونيز.

# رأى العرب

[٢٥] وقد انتقلت قصة الحكماء السبعة إلى العرب مشوهة ، فالشهر ستاني في الملل والنحل يذكر أسماءهم على النحو الآنى : طاليس وأنبكسا جوراس ، وأنكسانس ، وأنبذقليس ، وفيثاغورس ، وسقراط ، وأفلاطون . ثم قال : ﴿ و إِمَّا يدور كلامهم في الفلسفة على ذكر وحدانية البارى تعالى و إحاطته علما بالكائنات كيف هي . . . . . وقد أغفل المتأخرون من فلاسفة الإسلام ذكرهم وذكر مقالمهم رأسًا إلا نكتة شاذة نادرة » . أما القفطي في أخبار الحكماء ، والشهرزوري في تاريخ الحكماء فقد جعلا « أساطين الحكمة » خسة هم: أبنادقليس وفيثاغورس وسقراط وأفلاطون وأرسطوطاليس. وهذا يدل على تخبط المؤرخين كلما ابتعدوا عن المصادر الأولى ، ويدل في الوقت نفسه على علو شأن الحكماء السبعة إلى الحد الذي جعل المؤرخين العرب يضيفون إليهم سقراط وأفلاطون ، بل وأرسطو ، فقصروا بذلك هِوْلاء الحَكَماء على الفلاسفة فقط ، مع أن الصورة الأولى لهم تبين أمهم كانوا إلى الحسكة العملية و إلى السياسة أدنى منهم إلى الفلسفة النظرية المحضة .



# المدرسة الأيونية

## ملطية في القرن السادس

[٢٦] تنألف المدرسة الأيونية من ثلاثة فلاسفة هم طاليس وأنكسمندريس وأنكسمندريس وأنكسمانس وهم جميعا من مدينة ملطية ، ولذلك تعرف المدرسة باسم مدرسة ملطية . وقد أطلق عليهم أرسطو اسم الطبيعيين الأولين ، فاشتهرت المدرسة بذلك أيضا ، ولو أنه يضم إليهم هرقليطس باعتبار أنه قال بالنار مبدأ أول . وقد يطلق عليها أيضا المدرسة العلمية .

وتعد ملطية أهم ثغور أيونيا ، وأشهر مدنها الاثنتى عشرة التى ألفت فيا بينها أحلافا قديمة . وهذه المدن هي : ملطية ، وميوس، و بريين، وساموس، و إفيسوس، وقولوفون، ولبدوس ، وتيوس ، وإرثرا ، وخيوس ، وكلازومينا ، وفوقايا .

وتقع ملطية على مصب نهر مياندروس ، وكانت أصلح ميناء لاستقبال السفن ، إذ تحميها جزائر صغيرة عند مدخل النغر . وكانت سفن التجارة نجوب البحر الأبيض حاملة البضائع إلى رودس وكريت وفينيقيا ومصر ،أو إلى جزر بحر إيجة وشبه جزيرة اليونان . وقامت تجارتها على أمور ثلاثة ،التين وزيت الزيتون والصوف من المحاصيل الزراعية في هذه المنطقة ، والبضائع التي كانت ترد من الهند وفارس براً ثم تحط في مدينة سارديس عاصمة ليديا ، والآنية التي اشهرت ملطية بصناعها في القرن السابع وقد دلت الحفائر في مصر على وجودها فيها . وأثرت ملطية من هذه التجارة ثراء عظيا يسر لها بناء القصور ومعيشة الترف ، كا يسر لملاحبها الاطلاع على أخلاق الشعوب المجاورة والاتصال بعاداتهم وعقائدهم وعلومهم . وقد اضطرهم ركوب البحار اللى معرفة علوم كثيرة كالفلك والرياضة والطبيعة والجغرافيا .

وشهدت ملطية الصراع بين ليديا و بين الفرس وعاصرت أشهر ملوك ليديا وهو قارون Groesus الذي حكم من ٥٦٠ إلى ٥٤٦ ، حين تغلب عليه سيروس ملك الفرس وأخضع ليديا اسلطانه . وترك الفرس الحرية لملطية تحت نفوذهم ، ولم يطق أهل ملطية صبرا فثاروا عام ٤٩٤ ، وعندئذ خرب الفرس المدينة ولم تقم لها بعد ذلك قائمة . وانتقلت الفلسفة إلى جنوب إيطاليا .

#### طاليس

حياته :

[۲۷] ولسنا نعرف الشيء الكثير عن حياة طاليس أول الفلاسفة وأول الحكماء السبعة . يقال إنه زها عام ٥٨٥ ، في السنة التي وقع فيها كسوف الشمس الذي تنبأ به . ويذهب هيرودونس إلى أن طاليس من أصل فينيتي من بيت شريف أما أبوه فيسمي إجزاميس Examyes عما يدل على انتفاء أصله السامي ، ويغلب أنه من كاريا في غرب آسيا الصغرى . والأرجح أنه زار مصر ودرس فيها الهندسة بوجه خاص .

و تتضارب روايات المتأخرين أكتب كتبا أم لم يكتب . ولا نجد عند أفلاطون أو أرسطو إنسارة لهذه الكتب . ويقال إنه كتب كتاباً بعنوان « الفلك الليلى » نظمه شعرا . و بُعزو إليه بعض المؤرخين كتابا في « الاعتدالين » . وذهب البعض الآخر إلى أن له كتاباً في « العلل الأولى » يروى عنه جالينوس العبارة الآتية : « الماء هو للمادة الأولى ، ومنه نشأ كل شيء . ولقد أوضحنا ذلك في المقالة الأولى ، والأرجح أنه لم يؤلف كتبا ، بل تلميذه أنكسندريس هو صاحب كتاب « في الطبيعة » .

## حکمته وسیاسته :

[٢٨] وقد عده القدماء حكيما ، وسياسيا ، وعالما رياضيا وفلكيا وفيلسوفا .

فهو من جملة الحسكماء السبعة ، كا ذكرنا ، ويروى أنه حين أحس بخطر الفرس انفق مع بياس حكيم ببريين ، وكانت تلك المدينة قريبة من ملطية ، على نصح المدن الأيونية بالاتحاد ، وعلى أن يعقدوا اجماعا في تيوس . ولعل هذه النصيحة السياسية هي التي جلبت له الشهرة كأحد الحسكماء السبعة ، ولم يكن الفلاسفة في اليونان بعيدين عن الأحداث السياسية .

أشار أفلاطون إلى طاليس في أكثر من موضع ، فقد سبق أن ذكره، أول الحسكاء السبعة في محاورة بروتاجوراس . ويشير إليه في محاورة بيتيانوس (١) حيث روت خادمة طاليس أنه : «كان مهمكا في النظر إلى السهاء حتى غفل عن رؤية ما نحت قدميه ، فوقع في بئر » . ثم يضيف سقراط : « أن هذه الغمزة تنطبق كذلك على جميع الفلاسفة ، لأن الفيلسوف بجهل جهلا تاما ما يعمله جاره . إنه لا يجهل ما يعمله فقط ، بل لا يكاد يعرف إذا كان إنسانا أو حيوانا . . . » .

وإذا صرفنا النظر عن أسلوب النهم الذي يتبعه سقراط ، وجدنا أن الهدف الذي يرمى إليه هو أن يحول أنظار الفلاسفة من البحث في العالم الخارجي إلى البحث في الإنسان ، وتقوم الفلسفة السقراطية على هذا المبدأ .

<sup>(</sup>١) تيتياتوس ١٧٤.

# عالم فلكي ورياضي :

[79] كان أفلاطون إذن يعرف شهرة طاليس فى علم الفلك ، وكان يعرف إلى جانب ذلك شهرته فى ابتداع مخترعات بمكن نطبيقها فى الصناعة أو فى الحياة الإنسانية ، حتى لقد ضرب به المثل فى الكتاب العاشر من الجمهورية (١).

و يجمع المتأخرون من المؤرخين أنه كان عالما فله كيا ورياضيا ، إذ تنبأ بكسوف الشمس في ٢٨ مايو ٥٨٥ الذي وضع حداً للحرب الدائرة بين الليدبين والميدبين ، وأنه أول من كشف الدب الأصغر ، وأنه نقل علم الهندسة عن المصريين إلى بلاد الإغريق ، وعرف بُعْد السفينة وهي في عرض البحر ، وارتفاع الهرم من قياس ظله ، واهتدى إلى بعض النظريات الخاصة بالمثلث والدائرة .

ويشك المحدثون في أن مقدرة طاليس في علم الفلك يسرت له التنبؤ بالكسوف المذكور . أما البابليون والمصريون فكانت عندهم قوائم يسجلون فيها مشاهداتهم مئات وآلافا من السنين . ولعل طاليس تنبأ به صدفة ، وبخاصة لأنه كان يتصور الأرض أشبه بقرص لا دائرة . وكذلك لا يمكن الجزم بأن طاليس سبق المصريين في علم الهندسة ، كل ما في الأمر أنه نقل العلم إلى بلاد اليونان ، فأفسح الطريق في المستقبل أمام أقليدس (٢) .

وقد خدمت مخترعاته الفلكية الملاحين ، فيقال إنه وضع تقويما فلكيا يسمى parapegma يعد أقدم ما عرف من نوعه ، وفيه يبين أوجه القمر ، وحركة الاعتدالين ، والتنبؤ بحالة الطقس .

<sup>(</sup>۱) الجمهورية ۲۰۰ . (۲) انظر سارتون س ۱۷۰ ، ۱۷۱ .

54 Mar.

# الماء أصل الأشياء:

[٣٠] ويشير أفلاطون إلى مدهبه في « القوانين » دون ذكر اسمه ، في العبارة المشهورة « جميع الأشياء مماوءة بالآله في العبارة ي πάντα πλήρη θεῶν ، ولكن أرسطو يصرح باسمه فينسب إليه هذه العبارة في كتاب النفس . وسوف نناقش هذه العبارة بعد أن نبسط رأى أرسطو في فلسفة طاليس . قال في كتاب ما بعد الطبيعة :

«طاليس، مؤسس هذا الضرب من الفلسفة، يقول بأن البدأ هو الماء (وهذا هو السبب في قوله إن الأرض تطفو فوق الماء). ولا ريب في أن الذي أدى به إلى هذا الاعتقاد ملاحظته أن جميع الأشياء تتغذى من الرطوبة، وأن الحار نفسه ينشأ عنها ويحيا بها (لأن ما تنشأ عنه الأشياء هو مبدؤها). وهذه الملاحظة هي التي جعلته يأخذ بهذا التصور، وكذلك ملاحظة أخرى هي أن بذور جميع الأشياء رطبة بالطبع. ويذهب البعض لعلم يشير إلى أفلاطون] إلى أن قدماء الكونيين Cosmologistes ويذهب النين وجدوا قبل زماننا بعهد طويل كانوا أول من فكروا في الآلهة وتصوروا الطبيعة على هذا النحو، فهم بجعلون أقيانوس وتيشس أصلين للكون، ومجعلون الآلهة تحلف طلاء الذي يسميه الشعراء ستيكس Styx . . . ه (١)

وهنا بجـد أن أرسطو يصل بين تفكير طاليس و بين الشعراء الذين تصوروا الآلهـة أصل الكون ، وجعله يخطو بذلك خطوة إلى الأمام ، فيقابل بين التفكير الأسطورى والتفكير الفلسني. وفي أول كتاب ما بعد الطبيعة يذكر أرسطو تاريخ الفكر

<sup>(</sup>۱) أرسطو \_ ما بعد الطبيعة ٩٨٣ ب ٢٠ \_ ٣٤ \_ عن ترجمة تريكو الفرنسية . وقد نقلنا النص بأكمله لأنه غير موجود بالعربية ، وهذا الجزء ساقط من تفسير ما بعد الطبيعة لابن رشد .

وكيف كان التعجب هو الباعث على النظر ، وأول ما لفت الأنظار هو المشكلات الأشد ظهورا مثل حركة القمر والشمس والنجوم ثم نشأة العالم . فالكشف عن الصعوبة والتعجب منها اعتراف بالجهل ، فيحلها المره بأن يكون محباً للخرافة ثم محبا للحكة (١) منها عتراف بالجهل ، فيحلها المره بأن يكون محباً للخرافة ثم محبا للحكة (١) منها عتراف بالجهل ، فيحلها المره بأن يكون محباً للخرافة ثم محبا للحكمة (١)

فلم ينب عن ذهن أرسطو تفسيرات هوميروس وهز بود وأورفيوس ، وجعل هذه التفسيرات الميثولوجية سابقة على التفسيرات العلميــة الفلسفية ، وعنها نشأت ؛ واستدل كذلك بأفلاطون الذي أشار إليه في الفقرة السابقة . ويكون فضل طاليس عند أرسطو أنه نقل التفكير من الميثولوجيا إلى الفلسفة ، فكان طاليس محبا للفلسفة مؤثراً لها أى فيلو ـ سوفوس ، لا محبا للخرافة والأسطورة أى فيلو ـ مَيْنُوس ، كَا رَأْيِنا . وقد غاب هذا المعنى عن « برنت » فراح يعلق على رأى أرسطو الخاص بطاليس ،وأنه استمد فكرته من النظريات الكونية السابقة عن أوقيانوس وتينس ، وقال : إن الأمر لا يعدو أن يكون تأثرًا عا ذكره أفلاطون على سبيل الإيهام ولا ينبغي أن يؤخذ حرفياً ، ذلك أن أفلاطون في تيتياتوس يقول : إن هرقليطس والسابقين عليه أخذوا فلسفتهم من هوميروس . يريد برنت أن يقطع صلة طاليس بالميثولوجيا ، وأن يجعله فيلسوفا طبيعياً على الجقيقة . ولكنه سوف يعجز فيما بعدُ عن تفسير رأيه من أن كل شيء مملوء بالآلهة .

ونص أرسطو الذى أورده عن طاليس واضح لا لبس فيه . فهو فيلسوف لا لأنه قال بالماء مبدأ أول بل لأنه « مؤسس هذا الضرب من الفلسفة » يريد هذه الفلسفة التي تضع المشكلة وتحاول الجواب عنها . مثال ذلك : ما الحقيقة الموجودة وراء الظواهر ؟ وفي هذا تتجلى أصالته وروحه الفلسفية .

<sup>(</sup>١) ما بعد الطبيعة ٩٨٢ ب ٥ ـ ٢٠ .

وآثر طاليس القول بالمادة مادة أولى عنها تنشأ جميع الموجودات. فهو « واحدى Monist » في الفلسفة . والسبب الذي دعاه إلى هذا القول ماشاهده في الكائنات الحية من أنها تحيا وتتغذى بالرطوبة . وقد كانت ظروف الحياة في بلاد اليونان ، كالحال في صحراء العرب ، تعتمد على وجود الماء ، فليس من الغريب استنتاج أن يكون الماء علة الحياة . ومن أجل ذلك أوحى الله إلى رسوله أن يقول « وجعلنا من الماء كل شيء حي »(1)

ولكن برنت يذهب إلى أن المشاهدات الجوية هي التي أوحت لطاليس بفكرته . فالماء يتشكل أكثر من أي مادة أخرى بأشكال محتلفة ، فيكون صلبا وسائلا وغازيا . وأن ظاهرة التبخر من البحار بحرارة الشمس إنما تسحب الماء منها ، ثم يعود مرة أخرى مع الأمطار ويغذى الترع والأنهار ويصب آخر الأمر في البحر

و ينتقد ييجر (٢) تفسير برنت قائلا: إن أرسطو حين سمى المدرسة الأيونية بالطبيعيين ، كان يقصد من لفظة الطبيعة physis = physis خلاف ما نعنيه الآن في العلم الحديث . فهى في اليونانية القديمة تدل على عملية الهموكا تدل على أصل الشيء . ويوضح برتراند رسل عند كلامه على طبيعيات أرسطو فكرة الطبيعة عند اليونان بقوله: إنها نشأت من النظر إلى حركة الكائنات الحية وبموها ، والتفكير في وجود قوة باطنة هي التي تحركها ، وأن هذه القوة الداخلية هي إله من الآلمة . ولكن الطالب في القرن العشرين حين برى الطائرة تتحرك لا يفسر حركها بقوة آلمة بل

<sup>(</sup>١) سارتون : م ١٧٢ ، حيث يدلل على صواب رأى طاليس بالاستشهاد بالفرآن .

yaeger: Theology of Early Greek philosophers, p7. (1)

بقوة ميكانيكية . وأن أرسطو نفسه لم يخل من هذا التصور الميثولوجي عند تفسير حركة الكواكب بوجه خاص .

ولنرجع إلى نقد ييجر حيث يقول: إن مؤرخى القرن التاسع عشر مثل هيجل وغيره من الألمان و بخاصة زلر ومدرسته فهموا اصطلاح أرسطو عن الفلاسفة الطبيعيين فهما حديثا، وأنهم فسروا فلسفتهم تفسيرا ميتافيزيقيا. على حين أن جومبرز و برنت أكدا صفة قدماء الفلاسفة التجريبية والعلمية، وأظهرا الفلاسفة قبل سقراط عظهر العلماء المحدثين، فقطعا الصلة بينهم و بين التفكير الميثولوجي.

# • كل شيء تملوء بالآلهة :

[٣٦] وليس من العسير بعد ذلك تفسير عبارة طاليس: كل شيء مملوه بالآلهة ، تلك العبارة التي ذكرها أفلاطون ثم أرسطو من بعده . أما أرسطو فقد ساقها في كتاب النفس ليبين مذهب طاليس ، من أن النفس ممتزجة بالعالم كله ، كأن طاليس يريد بالآلهة الموجودة في الأشياء النفس المحركة لها . ولما كان أرسطو يعني بالنفس مبدأ الكائن الحي ، فقد اعترض على طاليس قائلا: لماذا لا تكون العناصر كالهواء والماء والنار ذات نفس . وينسب أرسطو إلى طاليس في الكتاب نفسه قوله إن النفس محركة للأشياء لأن: في حجر المغناطيس نفساً لأنه بجذب الحديد (١٠). وكانت حركة الكائنات الحية وغير الحية مثار تفكير الفلاسفة من قديم الزمان ، وحيل إلى طاليس أن في الكائنات قوى غامضة حية هي التي تحركها ، فقال مرة وحيل إلى طاليس أن في الكائنات قوى غامضة حية هي التي تحركها ، فقال مرة أخرى بالمغناطيس الذي بجذب الحديد . بعبارة أخرى كل شيء عماء وكل شيء فيه نفس . ولكن طاليس أن ل الآلهة من سمائها وجعلها تسكن جميع الأشياء ، كا أنزل الشعراء الآلهة وأسكنوها جبل أوليمبوس .

<sup>(</sup>١) كتاب النفس ٥٠٥ ا \_ ٠٠ .

وحاول فلاسفــة العرب تأويل مذهب ثاليس(١) حتى يتفق مع الدين . في القرن الخامس والسادس مثل ثيودور وسرجيس الرأسي عيني وغيرها من الذين نقلوا الفلسفة اليونانية إلى السريانية ، وعنها نقلت إلى العربية فيما بعد في عصر الترجمة. ولم يبحث حتى الآن أحد في الموازنة بين النصوص العربية وبين التراجم السريانية وأصولها اليونانية ، اللهم إلا بعض كتب خاصة مثل كتاب المقولات الذي حققة الدكتور خليل الجر ، وكذلك بعض المستشرقين مثل تكانش وغيره . قال الشهرستاني : ومن العجب أنه نقل عنه أن المبدع الأول هو الماء . . . . فذكر أن من جمود الماء تكونت الأرض ، ومن انحلاله تكون الهواء ، ومن صفو الهواء تكونت النار، ومن الدخان والأبخرة تكونت السهاء، ومن الاشتعال الحاصل من الأثير تبكونت البكواكب . . . . وفي التوراة في السفر الأول مبدأ الخلق هو جوهر خلقه الله تعالى ، ثم نظر إليه نظر الهيبة فذابت أجزاؤه ، فصارت ماء ، ثم ثار من الماء بخار مثل الدخان فحلق منه السموات ، وظهر على وجه الماء زبد مثل زبد البحر فخلق منه الأرض ، ثم أرساها بالجبال . وكاأن ثاليس الملطي إنما تلقي مذهبه من هذه المشكاة النبوية . والذي أثبته من العنصر الأول الذي هو منبع الصور شديد الشبه باللوح المحفوظ المذكور في الكتب الإلهية . . . . » .

#### قصة الاحتكار:

[٣٢] هذه هي جملة التفسيرات لمذهب طاليس الفلسني ، والذي يعد أرسطو مسئولاً عن توجيهه هذه الوجهة الميتافيزيقية . على أن شهرة طاليس في زمانه كانت

<sup>(</sup>۱) يرسمه العرب با ثناء وهو الأنسح ــ انظر الشمهرستاني في الملل والنخل ج ۲ س ۲۶۲ وما بعدها ــ مطبعة حجازي ۱۹۶۸ ، ونزهة الأرواح للشهرزوري مخطوط ــ .

إلى علم الفلك أدى منها إلى الميتافيزيقا المحضة . وقد روينا من قبل قصة وقوعه فى بئر وهو يتأمل النجوم . ويذكر أرسطو فى كتاب السياسة قصة أخرى تدل على براعته فى علم الفلك والتنبؤ بحالة الجو فى المستقبل . قال :

«عرف طاليس بما له من براعة في التنجيم وكان الوقت شتاء أن موسم الزيتون في العام القادم وفير. وكان عنده قدر قليل من المال فدفه عرابين لاستئجار جميع معاصر الزيتون في خيوس وملطية بشمن بخس، ولم ينافسه أحد. فلما جاء وقت الحصاد، وأقبل جميع الزراع على المعاصر دفعة واحدة ، أجرها كما يشاء ، فجمع بذلك مالا كثيرا. وهكذا أثبت طاليس للناس كيف يمكن للفلاسفة أن يغتنوا بسهولة إذا شاءوا ولكن مطامعهم من نوع آخر(أ) ».

يقول سارتون معلقا على هذه الرواية إن أرسطو يمتدح طاليس من أجل زهده فى المال ، و يصدق حجته التى يذكرها . أما الواقع فى نظر سارتون فهذا الاحتكار من جانب طاليس إنما يدل على دخيلة نفسه وعلى حبه المال ، وقد كانت الثروة أمل كل إغريق ، فضلا عن أن طاليس كان حكما عمليا لا فيلسوفا نظريا .

# أنكسمندريس

حياته :

[۳۳] یختلف المؤرخون فی تحدید مولده ووفاته ، قیل وَلَدْ ۱۰٪ وتُوُفی ۵۶۰ ، وأنه زها حول عام ۵۰، ق. م .

وكان مواطن طاليس وصاحبه πολίτης καὶ ἐταῖρος ،كاوصفه ثاوفراسطس وكما نقل عنه سمبلقيوس فيما بعد . وقد يقال إنه تلميذ طاليس تجوزا ، فلم يكن أول الحسكماء

<sup>(</sup>١) السياسة ك ١ ، ١ ، ١ ، ١ . ١

السبعة صاحب مدرسة بالمعنى الذى نفهمه من مدرسة . وكذلك الحال فى أنكسهانس الذى يعد صاحب أنكسمندريس وخليفته ، فهو بعده بعشرين عاما ، كا أن أنكسمندريس بعد طاليس بعشرين عاما .

وهُو أول من دون في الفلسفة وله كتاب بعنوان «في الطبيعة» نقل عنه ثاوفر اسطس بعض عباراته ونقذ أسلوبه . وكان الكتاب متداولا في عصره . وهُو كذلك أول من كتب الفلسفة نثرا فجعل النثر أداة التعبير عن الفلسفة ، ولم يشذ عن هذه القاعدة إلا بارمنيدس وأنبا دقليس اللذين نظا فلسفتها شعرا. وأهم مصدر لفلسفته ماذكره أرسطو عنه ، وما نقلة ثاوفر اسطس .

## نص أقواله :

[٣٤] و إليك نص ثاوفراسطس : ( نقلا عن ترجمه برنت )

« أنكسمندريس من ملطية ، ابن فركسيادس praxiades ، مواطن طاليس وصاحبه ، قال إن العلة المادية والعنصر الأول للأشياء هو اللانهائي . وهو يقول إنها ليست ماء ولا شيئا من العناصر المعروفة ، بل مادة مختلفة عنها ، لانهاية لها ،وعنها تنشأ جميع السهاوات والعوالم » .

وهذه ترجمة أهم النصوص التي جمعها ديلز، (عن البرجمة الإنجليزية الكاثلين فريمان) « اللانهائي هو المادة الأولى للأشياء السكائنة . وأيضا فإن الأصل الذي تستمد منه الموجودات وجودها هو الذي تعود إليه عند فنائها ، طبقا للضرورة . وذلك لأن بعضها يخضع لحسم العدل ويصلح بعضها الآخر ( يجب أن يعاقب وأن يكفر بعضها عن بعضها الآخر ) لما قامت به من ظلم ، تبعا لنظام ( لحسم) الزمان » (١)

« هذا اللانهائي دائم أزلى »

« اللانهائي خالد لا يفني »

<sup>(</sup>۱) هذا النص عن سمبلقيوس ، وقد ترجمه ييجر عند كلامه عن أنكسمندريس ص ٣٤، وما بين أقواس هو انتراح يبجر للترجمة .

## الأبيرون :

واللانهائي». apeiron = απειρου وتبين أن رأى أنكسمندريس في المادة الأولى أنها «اللانهائي». apeiron = apeiron وقد أثارت اللفظة اختلافا كبيرايين المترجين والمفسرين، أهي لا محدودة، أو لا نهائية، أو لامتعينة, يقول الشهرزورى: والمفسرين، أهي المعدودة، أو لا نهائية، أو لامتعينة undetermined أما العرب فقد فهموامن الأبيرون، أنه اللانهائي، يقول الشهرزورى: «وكان رأيه أن أول الموجودات المخلوقة للبارى تعالى الذي لانهاية له، ومنه كان المكون، و إليه ينتهى الكل». أما الشهرستاني فقد خلط بين مذهب أنكساجوراس و بين مذهب أنكساجوراس و بين مذهب أنكسمندريس، وينسب الجزء الخاص بأنكسمندريس إلى فرفريوس صاحب مذهب أخبار الفلاسفة، وفيه يقول: «إن أصل الأشياء جسم موضوع الكل لانهاية له. ولم يبين ما ذلك الجسم، أهو من العناصر أم خارج من ذلك».

والأبيرون من اللفظة اليونانية بيراس peras أى محدود أو نهائى ، ومن جرف النفى اليونانى . فالذين ترجموا اللفظة باللامحدود نظروا إلى هذه المادة من جهة السكم ، أى منجهة حدودها . وكذلك الذين ترجموها بما لانهاية له،أو اللانهائى .غير أن لفظ اللانهاية أخد مدلولا خاصاً فلسفيا ورياضيا ، فيقال إن العالم لا نهائى ولا يقال إنه لا محدود . أما الذين ترجموا اللفظة بأنها لا متعينة فقد نظروا إليها من جهة الكيف، أى لاصفة لها . و يترجمها سارتون أيضا « مبهمة indefinite » .

و إذا رجعنا إلى القدماء رأينا أرسطو يفسر مذهب أنكسمندريس تفسيرا ماديا. ولا غرو فأرسطو هو الذى وصف المدرسة الأيونية بالطبيعيين الأولين. وكانت العناصر أو الاسطقسات المعروفة أربعة ، النار والهواء والماء والأرض . فقال طاليس بالماء ، وانكسمانس بالهواء ، وهرقليطس في بعض أقواله بالنار . وهؤلاء جميعا من الماديين

الواحديين .وجمع أنبادقليس بين العناصر الأربعة فكان من أصحاب مذهب الكثرة. أما أنكسمندر يس فقد رفض القول عادة أو أسطقس من هذه الأسطقسات: وفى ذلك يقول أرسطو فى كتاب الطبيعة ينتقد مذهب أنكسمندر يس بعد عرضه:

« وأيضا فلا يمكن وجود مادة واحدة بسيطة لا نهائية ، لا كا يذهب البعض من أنها إحدى العناصر تخرج هذه عنها أو تستمد منها . لأن هناك مَنْ يذهب إلى وجود مادة متميزة عن العناصر ، هى اللانهائي ليست ماه ، ولا هواء ، حتى لا تفسد الأشياء بما فيها من لانهائية . والعناصر متضادة ، الهواء بارد الماء رطب ، النار حار . و بناء على ذلك لو كان أى عنصر منها لانهائيا ، لوقف الآخران عن الوجود . ولذلك يقولون إن اللانهائي شيء مختلف عن العناصر ، وأن العناصر تنشأ عنها » الطبعية ، « ٢ و عن ترجمة برنت ]

فنحن نرى أن أرسطو يصف الأبيرون وصفين ، الأول أنه مادة أوجسم، والثانى انه مختلف عن العناصر الأربعة . وأكبر الظن أن أرسطو فسر اللابهائى عند أنكسمندريس بأنه مادة أو جسم ، لأن المادة التي يقول بها أرسطو ، أو الهيولى ، ليست جسما بل قوة محضة . مع أننا لو تعمقنا فكرة أنكسمندريس لأبناأنها شديدة الشبه بالهيولى الأرسطية ، فهى لابهائية ، لا محدودة ، لا متعينة .

والأبيرون إلى جانب ذلك «مبدأ» الأشياء . وسمبلقيوس هو أول من قال عن الأبيرون إنه مبدأ عrche . وفكرة المبدأ في غاية الأهمية في الفلسفة ، لأبيرون إنه مبدأ بعضها عن بعض كا يرى بالحس ، حتى نبلغ أصلا أو مبدأ لا يحتاج إلى مبدأ آخر . فالأبيرون هو البدء ، لاالماء أو الهواء . ولوكان للأبيرون مبدأ لكانله نهاية أو حَدُّ ، و بذلك يمكن أن نفهم لماذا سمى الأبيرون باللانهائي . وفي هذا يقول أرسطو في كتاب الطبيعة : « لما كان الأبيرون مبدأ ، فلا يمكن أن يكون

شيئا قد تكون أو يزول لأن الذي يتكون بجب بالضرورة أن يكون له غاية ، وكذلك كل مايزول له غاية . وهكذا \_ كا قلنا ليس الأبيرون بدء، بل الأولى \_ كا يظنون أنه بداية كل شيء آخر، وأنه يحيط بكل شيء و يحكم كل شيء ، لأن هؤلاء لا يضعون أي علة خارج الأبيرون ، مثل العقل (nous) أو الحجبة (philia) ، وهم يقولون إن هذا المبدأ إلى ، لأنه خالد ولا يفسد كا يذهب أن كسمنذر يس ومعظم الفلاسفة الطبيعيين » . الطبيعة ٣٠٤ ، ٢٠٣ ،

و يشك رنت في نسبة صفة البدء للأبيرون ، ولكن بيجر يعارضه في ذلك ، ويفسر فكر أنكسمندريس بأنه نوع من التطور عن الدين الأسطوري. فمن صفات الآلهة أنها « البدء والوسط والنهاية لكل شيء » وهذه هي بالضبط صفة الأبيرون . و بذلك يمكن أيضا أن نفهم قول أرسطو إن الأبيرون « إلمي وخالد ولا يفسد » . فهذه صفات الآلهة كأنت معروفة عند اليونانيين .

وليس تفسير عبارة أنكسمندريس بأن الموجودات يجب أن تعاقب وأن تكفر عن ذبوبها سهلا . ويذهب نيتشة ورود Rhode إلى أن مجرد وجود الموجودات ظلم، وكذلك انقسامها ، وهذه عقو بة بجب أن تكفر عها . وقد رأينا في النحلة الأورفية أن وجود الإنسان عقو بة عليه أن يكفر عها . ولكي نستطيع أن نفهم الصورة التي يومز لها أنكسمندريس من قوله إن الأشياء قدار تكبت ذنبا محاول التكفير عنه بعد الحكم عليه بالعدل، ينبغي أن نتمثل صورة محكمة يونانية، حيث يوجد فريقان متنازعان أحدهما أخذ نصيبا أكثر من صاحبه إلها بالقوة و إما بالغش والخداع ، فإذا انصحت أحدهما أخذ نصيبا أكثر من صاحبه إلها بالقوة و إما بالغش والخداع ، فإذا انصحت أحدهما أخذ نصيبا أكثر من صاحبه إلها بالقوة و إما بالغش والخداع ، فإذا انصحت أحدها أخذ نصيبا أكثر من صاحبه إلها بالقوة و إما بالغش والخداع ، فإذا انصحت أخفيف أن يعاقب المعتدى، والزمان هو القاضي الذي يحكم بين المتنازعين . وأذا كان هناك ظلم فإن الزمان كفيل باكتشافه مهما يطل الوقت . وهدذا ما يقصده أنكسمندريس لا في عالم السياسة فقط بل في العالم الطبيعي ، حيث نظهر ما يقصده أنكسمندريس لا في عالم السياسة فقط بل في العالم الطبيعي ، حيث نظهر ما يقصده أنكسمندريس لا في عالم السياسة فقط بل في العالم الطبيعي ، حيث نظهر ما يقصده أنكسمندريس لا في عالم السياسة فقط بل في العالم الطبيعي ، حيث نظهر ما يقصده أنكسمندريس لا في عالم السياسة فقط بل في العالم العقبي ، حيث نظم المورد التي المورد في المورد ا

الأشياء إلى الوجود ثم تزول طبقا « لحسكم الزمان » .

كان أنكسندريس أعظم المدرسة الأيونية منزلة وأوسعها شهرة وأكبرها أثراً، فقد حاول أن يلتمس الحقيقة في شيء وراء هذه الظواهر المحسوسة ، بعيداً عن التصورات الأسطورية الموجودة في أشعار هوميروس وهزيود وأورفيوس فكان قوله باللامهائي، وهو عبارة عن فكرة عقلية ، هي الحقيقة الشابتة الموجودة وراء الظواهر المتغيرة، وقد نشأت عما الأشياء بالانفصال والانضام. وأن علة الانفصال هو الحركة الأزلية التي تؤدي إلى انفصال الأضداد المتقابلة وتحديدها.

# خاق العالم

[٣٦] عند خلق العالم انفصل عن الأبيرون الحار والبارد، ثم تبع ذلك سائر الخلق عهما. ثم تميز الحار عن البارد بأن أحاط به في دائرة كلحاء الشجرة. ثم احتوى البارد في داخله على طبقة من الهواء الأرض في داخلها. وكانت الأرض في البدء رطبة ، ولكنها جفت بتأثير الحار الذي أخذ يجتذب منها الرطو بة شيئا فشيئا. أما بقية الرطو بة فقد ملا ت فجوات الأرض وأصبحت البحار. ولا تزال الأرض في صبيل الجفاف بالتبخر حتى يأتي يوم تصبح فيه يابسة تماماً.

على هذا النحو تكونت أر بعطبقات: الحار أوالنار، والبارد، أوالهواء، والرطب أو الماء، واليابس أو الأرض. ثم انشقت طبقة النار فأصبحت ثلاث دوائر تحيط بالأرض كالحلق، أو هي أشبه بالعجلة في العربة. هذه الحلقات هي مدار الشمس والقمر والنجوم، وليس في استطاعتنا رؤية جميع الحلقات لأن الهواء يخلفها. وأبعد الحلقات في هذه العجلة حلقة الشمس، ويوجد فيها ثقب أو فتحة واحدة تظهر الشمس منها، أو يظهر منها لهب مضيء على قدر الشمس. والحلقة الثانية أقرب إلينا، وفيها

ثقب بخرج منه لهب أضعف من الأول وهوالقمر . والحلقة أو الدائرة الثالثة أشد قربا منا ، وبها ثقوب في غاية الصغر هي النجوم والكواكب ، وضوؤها ضعيف باهت يغشيه البخار الذي يملأ الفضاء بين الأرض والسهاء . والأرض في وسط هذه الآلة الضخمة ، وهي كالقرص ، أو كالأسطوانة ، ولا تستند إلى شيء ، على عكس طاليس الذي تصور الأرض قرصا يطفو فوق الماء ، ووجود الأرض وسط العالم خاضع لحكم لا الضرورة » ، ولكنه لم يفسر ماهذه الضرروة ، أو كا يذهب بعض المفسرين أنها إنما تماسك بتوازمها و بعدها المتساوى عن جميع الجهات .

وترجع علة الكسوف والخسوف إلى انسداد الثقوب فى الحلقات بالأبخرة المتصاعدة التى تغطيها . والبحر هو أصل هذه الأبخرة التى تصعدها الشمس . والهواء هو علة الرعد والبرق والرياح ، لأن الهواء ينحبس فى السحاب الكثيف ثم ينطلق بعد ذلك بقوة ، فيحدث انشقاق السحاب صوت الرعد . والرياح حركات الهواء الشديدة الحادثة عند التبخير ، وتضرب الرياح الأرض ضر با شديدا عندما تجف الأرض من حرارة الشمس ، فتحدث الزلازل من هذا الضرب أو هذه الهزة . وقد كانت آسيا الصغرى موطنا ولا تزال لكثير من الزلازل .

## ظهور الأحياء

[٣٧] وقد اختلف المحدثون فى قيمة نظرية التطور التى نادى بها أنكسمندريس فى القرن السادس، ويعد بذلك سابقا لدارون بقرون عديدة. ونظراً لأهمية هـذه النظرية فيحسن أن ننقل نصوص القدماء الباقية منها.

نشأت الكائنات الحية من الرطوبة ، بعد أن تبخرت بالشمس . وكان الإنسان كغير ، من أنواع الحيوان ، فكان في البدء سمكا . ( إيبوليتوس )

تولدت أولَّ الحَيْوانات في الرطوبة ، وكان كُلّ منها مَعْلُفاً بَقْشَرة كَثْيَرة الأَشُواك . خلما تقدم بها الزمن انتقلت إلى أجزاء أكثر يبوسة ، ولما نفضت عنها قشرها لم تعش إلا فترة قصيره من الزمن ( أيتيوس )

وأيضا فإنه يقول بأن الإنسان تولد أصلا من أنواع أخرى من الحيوانات ، وعلة خلك أنسائر الحيوانات الأخرى تلتمس طعامها بنفسها بسرعة أما الإنسان وحُده فيحتاج إلى زمن طويل من الرضاعة ، وبناء على ذلك فلو كان الإنسان في الأصلكا هو الآن ماعاش أبداً ، (فلوطرخس)

يقول بأن الناس نشأت فى داخل الأسماك ، وبعد أن تربوا فيها كالفرش (كلب البحر) وأصبحوا قادرين على حماية أنفسهم ، قذف بهم أخيرا على الشاطىء وضربوا فى الأرض (فلوطرخس) — [عن ترجمة برنت للنصوص]:

من هذه النصوص التي يُرْجع فيها أنكسمندريس أصل الحيوانات إلى الماء ، يتبين أن نظريته شبيهة إلى حد كبير بالنظرية الحديثة . وليس القول بأن أصل الحياة من الماء جديدا ، فهى أسطورة شائعة عند البابليين والمصريين . ولذلك اختلف تقدير المحدثين لهذا الفيلسوف ، فبعضهم يرفع من شأنه علميا ، و بعضهم يصوره فيلسوفا أسطوريا . وقد واجه أرسطو فيما المشكلة نفسها ، وقال بما يسميه « التولد الداتى » وهو تولد الذباب والدود من الرطو بة مع حرارة مناسبة .

#### الماد:

[٣٨] وليس بين أيدينا من النصوص ما نعرف منه بوضوح عن معاد العالم Kosmos إلى اللانهائي. وقد مرت بنا عبارته التي يقول فيها عن نشأة عوالم كثيرة عن الأبيرون ، وعن إصلاح العالم ما أوقعه من ظلم . ويذهب برنت إلى وجود عوالم كثيرة لا نهائية في آن واحد، على خلاف زلار الذي يذهب إلى وجود

عالم واحد كلا فنى ظهر عالم جديد وهكذا . أما عودة العالم إلى اللامهائي فهو انضامه إليه بعد انفصاله عنه ، وهذا الانفصال هو الذنب أو الخطيئة الأولى التي بجب من أجلها أن يكفر العالم .

### مخترعات عملية

[۴۹] وأفضل أعمال أنكسمندريس العلمية كان في علم الفلك ، حيث اخترع آلة تسمى « جنومون Gnomon » كانت كا يقول هير ودوتس معروفة عند البابليين والمصريين ، ولكنه عمل على تحسيما . إنها المزولة الشمسية . وهي عبارة عن عصا تغرس رأسيا في الأرض ، وقد يستعمل عمود من الحجر أو الرخام . وتدل الملاحظة على أن طول ظل العصا يختلف على مر النهار من الشروق إلى الغروب ، و يختلف كذلك على مر الأيام باختلاف الفصول ؛ وأن أقصر طول الظل يكون في الشتاء وأطوله في الصيف . و بذلك يستطيع العالم الفلكي باستعال المزولة تحديد السنة وساعات النهار ووقت الظهر والفصول الأربعة .

وهو أول من رسم خريطة للعالم Mappa Mundi ، وجعل اليونان مركزها تحيط بها الأجزاء الآخرى من أور با وآسيا ، والبحر الحيط يكو ن حدودها الخارجية . وكان الملاحون في ملطية يستخدمونها في رحلاتهم إلى شتى الثغور المطلة على البحر الأبيض . وقد اعتمد هكاتا يوس Hecataeus فيا بعد على هذه الخريطة وصحما وعدل فيها ، وقد عاش هكاتا يوس في القرن الخامس و يعدد أول جغرافي في العالم .

# أنكسمانس

## نص أقواله :

[٤٠] ليسلدينا أى شىء ثابت عن حياته ، فهو من ملطية ، زها عام ٤٥ عند سقوط مدينة سارد يس ، وأنه كان صاحب أنكسمندر يس ، وآخر فلاسفة المدرسة الملطية الطبيعية . وقد ألف كتابا لم تبق منه إلا عبارة واحدة .

وهذه هي النصوص التي حفظها لنا رواة الآراء .

« أنكسمانس من ملطية ، ابن إرستراتوس ، كان صاحب أنكسمندريس ، وذهب مثله إلى أن المادة الأولى واحدة ولا نهائية . ومع ذلك فإنه لم يقل كا قال أنكسمندريس إنها الامعينة ، بل قال إنها معينة ، وهي الهواء » ( ثاوفراسطس) .

« وعنها تنشأ الآلهة والأمور الإلهية التي تكون والتي كانت والتي سوف تكون. وعنها تتولد الأشياء الأخرى » (هيبوليتوس).

«كَا أَن النفس لأنها هواء تُمُسِكنا ،كذلك التنفسوالهواء يحيط بالعالم بأسره» (أيتيوس).

« وهذا هو شكل الهواء: عندما يكون فى أقصى حالات الاعتدال فلا تراه أعيننا ، ولكن البرودة والحرارة والرطوبة والحركة تجعله مرثيا. وهو أبداً فى حركة، لأنه لو لم يكن كذلك ما تغير كثيراكا بحدث له » (هيبوليتوس).

« يختلف في المواد المختلفة بحسب التسكانف والتخلخل » (ثاوفراسطس) .

﴿ إِذَا عَدْدَ حَتَّى يَتَخَلَّخُلُ أُصْبِحَ نَاراً ، ومن جَهَ أَخْرِي الرياح عبارة عن هواء

متكاثف. ويتكون السحاب من الهواء بالتلبد، ويظل يتكاثف حتى يصبح ماء. وإذا تكاثف الماء أصبح أرضا، وإذا زاد تكاثفه أصبح صخرا» (هيبوليتوس)

« أنقسهانس الملطى . وكان يرى أن أول الموجودات المخلوقة للبارى تعالى الهواء، ومنه كان الحكل و إليه ينحل ، مثل النَفَس الذى فينا ، فإن الهواء هو الذى يحفظه فينا ، والروح والهواء يُمْسكان العالم » ( الشهرزورى )(۱)

## الهواء أصل الأشياء :

يعينهاكا فعل طالبس من قبل. وفضل الهواء ولكنه ليس هذا الهواء الذي نحس به، يعينهاكا فعل طالبس من قبل. وفضل الهواء ولكنه ليس هذا الهواء الذي نحس به، بل هو ذلك الذي نستنشقه فيكون علة الحياة ، ولذلك سماه « بنيا pneuma بل هو ذلك الذي نستنشقه فيكون علة الحياة ، ولذلك سماه « بنيا الموتولات الموتولات ولهذا السبب ذكره أرسطو في جملة الفلاسفة الذين جعلوا النفس مركبة من المعناصر ، لأنها تعرف الأشياء من حيث أن الشبيه يُدْرَك بالشبيه ، وتُحَرِّكُ الجسم ، ووصف الهواء بأنه « ألطف الأجسام » . وكما أن المواء علة الحياة فينا ، فهو علة الحياة في العالم ، وفي جميع الأشياء المتحركة . وقد اعترض أرسطو على هذه النظرية بقوله إن الكائنات الحية فلا نفس لها. ولكن أرسطو يقع في الحفأ ذاته الذي يعيبه على أنكسمانس فيتصور الأجرام الساوية كائنات حية لها أنفس أو عقول .

<sup>(</sup>۱) يلاحظ الشبه الشديد بين نصالفهرزورى وبين نص أيتيوس، وأكبر الظن أن الفهرزورى كان يرجم إلى كتاب قديم فى أخبار الفلاسفة من الذين أخذوا عن أيتيوس . ونحن نرجو أن ينهض أحد الباحثين بجمع النصوص العربية الخاصة بالفلاسفة اليونانيين مع ردها إلى أصولها . أما الشهرستانى ففيه خلط عجيب .

و يخطو أنكسمانس خطوة جديدة يفسر بها تكون الأشياء عن الهواء ، نعنى المتكاثف والتخلخل . ومن الواضح أنه يوحد بين التخلخل والحركة . فالهواء إذا كان ساكنا ، فهو أكثر العناصر اعتدالا ، وهو غير مرئى ، وحركته علة تغيره ، يتخلخل فيصبح ناراً ، أو يتكاثف فيصبح رياحا فسحابا فأرضا فحجارة ، و بذلك اكتشف العلاقة بين الكثافة والحرارة . ولم يستطع طاليس أن يوضح كيفية صدور الأشياء عن الماء ؛ وذهب أنكسمندريس إلى القول بالانفصال والانضام ، ولكن هذا الانفصال بحتاج إلى تفسير . فالقول بالتكاثف والتخلخل ولا ريب خطوة علية لما شأنها في تعليل تَغيَّر الموجودات وردها إلى أصل واحد . وهذا الأصل هو الهواء ، وهو لا نهائى من جهة الكم كا وصف أنكسمندريس الأبيرون ، ولكنه معين له كيف محدود .

وعلة التكاثف والتخلخل الحركة . وهي صفة للمادة فطن إليها معظم كبار الفلاسفة والعلماء . فهذا أرسطو يُعَرِّف الطبيعة بأنها مبدأ حركة الجسم وسكونه . وأهم صفات المادة عند ديكارت الامتداد والحركة . وليس للحركة عند أنكسمانس علة أخرى غير ذاتها . فالهواء بطبيعته في حركة دائمة ،أى له في ذاته هذه القوة ولايفترض مبدأ أول للحركة غير هذا . الحق أن تعليل الحركة الأولى في الطبيعة وكذلك أصل الحياة من أصعب الأمور حتى اليوم . وعند أنكسمانس أن الصلة بين الحركة و بين المحتلخل شديدة ، فالرياح بخار متحرك ، والسحاب بخار أقل حركة، والماء أقل حركة من السحاب وأكثر من الأرض ، وهكذا .

و يذهب إلى أن الشمس أرض ، ولكن قوتها المحرقة الملتهبة ترجع إلى سرعة عركتها التي تجعلها شديدة الحرارة . وكان هذا التصور في غاية الجرأة في زمان اعتقد

الناس فيه بألوهية الأجرام السهاوية ، حتى لقد حكموا على بروتاجوراس بالنفي من أثينا لقوله : بأن الشمس قطمة ملمَّهة من الحجر .

## أثر أنكسمانس:

[٤٢] وعند أنكسمانس أن أول ما ظهر فى الوجود بعد تكاثف الهواء هو الأرض وليست الأجرام السهاوية. ثم نشأت الشمس والقمر والنجوم من الأرضالتي يتصورها مسطحة تسبح كالقرص فى الهواء .

وقد كان أثر أنكسمانس في الفلاسفة الذين جاءوا بعده عظيا ، و بخاصة مذهبه في الفلك، واعتباره الأرض مركز العالم، وأنها والأجرام الساوية ذوات أنفس وعندما عاد العلم الأيوني إلى الظهور فيا بعد شاع مذهبه . وأخذ أنكساجوراس بكثير من نظرياته ، وكذلك كثير من أصحاب الذرة مثل لوقيبوس وديمقر يطس اللذين اعتنقا نظرية الأرض للسطحة ، على عكس المدرسة الفيثاغورية التي ذهبت إلى كروية الأرض . ويبدو أن سقراط في شبابه كان يدين بالمذهب الطبيعي الذي يقول به أنكسمانس، ولعله قد استمده من أنكساجوراس ، ونحن نجد ذلك مصوراً في تمثيلية السحب لأرستوفان حيث بجمل سقراط صاحب مدرسة في أثينا ، و بجلس في سلة معلقا في المواء حتى يمزج بهذا العنصر العاقل الذي يؤدي إلى الصفاء .

ولما كانت المدرسة الأيونية وحدة تسلسلت من طاليس إلى أنكسمندريس إلى أنكسمندريس الى أنكسمانس ، وكانت تفسر أصلل الموجودات بمادة واحدة طبيعية ، فإن أنكسمانس أصبح يمشل نهاية ما تطورت إليه مباحث المدرسة ، وأضحى عَلَماً عليها وملخصا لمذهبها ، ومخاصة فى خلق العالم. وتميزت المدرسة بالمزعة العقلية العلمية

المقابلة للتفسيرات الأسطورية . وفى ذلك يقول كورنفورد (١) : « من العسير علينا أن نستعيد موقف العقل الذى يفكر بعقلية هزيود إلى الماضى ، حيث كان يتلفت عبر الزمان من خلال عصره الذى يعيش فيه والحياة التي يحياها كل يوم حتى يبلغ العصور الأولى ، عصر البطولة ، والعصر البرونزى ، والفضى ، والذهبى (٢) ، وحتى يبلغ حكم كرونوس وآبائه من الآلهة وكيف تولدت بشكل غامض من زواج الأرض يبلغ حكم كرونوس وآبائه من الآلهة وكيف تولدت بشكل غامض من زواج الأرض والساء .... هكذا كان يبدو الماضى لكل مفكر قبل ظهور المذهب العقلى في أيونيا. حقا لقد كان عملا خارقا للعادة ذلك الذى أبعد سلطان الأساطير من تفسير أصسل العالم والحياة » .

Cornford: Principium Sapientiae, 1952, p 187. (1) أي مبادىء الحسكة ، وله عنوان آخر هو « دراسة في أصول التفسكيرالفلسني في اليونان »، وألف كورنفورد هذا السكتاب قبل موته ولم ينشره ، وقام بنشره في مطبعة كبردج الأستاذ جوترى : (٢) انظر س ٢٧ من هذا السكتاب ، وما ذكرناه عن هزيود .

### فيثاغورس

## نفوذ الفرس في أيونيا :

[٤٣] يمتاز القرن السادس قبل الميلاد بالاضطرابات السياسية التي قلبت موازين الحكم في الدول المعروفة حينذاك وهي الفرس و بابل وأشور واليونان ومصر . فقد اشتد ضغط الفرس غرباً ، وهبت الدول تدافع عن نفسها ، وتنفض عما غباد الضعف ، وتأخذ في طريق النهضة . وخضعت في أواخر الأسرة الخامسة والعشرين لحسكم الأشوريين ، فنهض إبسماتيك ابن الملك نخاو يدافع عن استقلال مصر بمعونة الجند المرتزقة من اليونانيين والأيونيين والـكاريين ، ونجح في طرد الغزاة ، واستقل بالبلاد حول قرن من الزمان ، حتى خضعت مرة أخرى لحكم قبيز ملك الفرس عام ٥٢٥ ق . م . وأحدث إسمانيك نهضة جديدة في الفنون والآداب ، ووفد اليونانيون إلى شمال الدلتا ، بل كان لهم حي خاص في مدينة منف ، فاستفادوا من علم المصريين وفنونهم وأديانهم . وفي ذلك الوقت أيضا اشتد ضغط الفرس على آسيا الصغرى ، فاكر أحرار الفكر الهجرة غربا ، واستقر كثير منهم في جنوب إيطاليا . و بذلك أفل نجم الفلسفة في أيونيا وانتقلت إلى الغرب تلتمس الأمن . ومن هؤلاء الذين هجروا وطهم الأول فيثاغورس الذي طارت شهرته في القديم وفي العصر الوسيط :

مصادر حياة فيثاغورس:

[٤٤] وليس من اليسير الكشف عن شخصية فيثاغورس وسيرته ، فأفلاطون

يلتزم الصمت التام عن الرجل ولا يذكر اسمه إلا مرة واحدة ، وأكثر إشاراته إلى فرقته السرية ، وعلى الرغم من أن أرسطوكتب عنه كتابا تحدث فيه عن أخباره والكتاب مفقود — فإنه يتحدث عن الفيثاغوريين ، أى عن مذهب الجاعة ، ولم يذكر اسمه إلا مرتين . ونحن نجد عند زينوفان (١٠) Xenophanes ، وأنبادقليس ، إشارات عن فيثاغورس ، والكن كتب هؤلاء الثلاثة مفقودة ولم تبق مها إلا عبارات حفظها المتأخرون . ويشير إيزاقراط الخطيب اليوناني المشهور في القرن الرابع إلى فضل مصر عليه . وألف أرستكسينوس تلميذ أرسطو كتاباً عن فيثاغورس والفيثاغورية ، وكذلك ديكارخوس أحد تلاميذ أرسطو وصاحب ثاوفراسطس ، وتهايوس صاحب تاريخ صقلية ، غير أن كتهم ليست موجودة الآن بين أيدينا .

وهناك ثلاثة من المتأخرين دونوا سيرة فيثاغورس وهي التي نرجع إليها ، وهم ديوجين لا برتوس ، وفرفريوس الصورى ، ويامبليخوس ، ولكن رواياتهم تشوبها الأفاصيص المستمدة من خيال الشعب خلال التاريخ ولا يمكن الوثوق بها . بل إن هيرودوتس ، وهو أقرب المؤرخين إلى زمانه ، قد مزج تعاليمه بتعاليم المصريين والأورفيين. فهو يذكر عن المصريين أنه أخذ عنهم تحريم لبس الصوف ومذهب التناسخ، وكلا الأمرين غير صحيح عن عقائد قدما المصريين. أكثر من ذلك يروى هيرودوتس رواية عن شخص اسمه زالموكس Zalmoxis (٢) لا يمكن أن تصدق. فقد كان ز الموكس

<sup>(</sup>١) هو الذي يكتبه غيرنا عادة اكسانونان ، وقد رأينا أن نتخفف في رسم الاسم فجملناه بالزاي .

<sup>(</sup>٢) عاش فى القرن الرابع بعد الميلاد وله عن فلسفة فيثاغورس ومدرسته كتاب جم أخباره من مصادر شتى .

<sup>(</sup>٣) حكذا يرسمه سارتون ، أما برنث وفريان وغيرهما فيكتبونه بالسين ، سالموكس Salmoxis

من أهل تراقيا وعبدا لفيناغورس ، ونال حريته ، وأصبح غنيا ، وعاد إلى موطن وأسه حيث ابتنى قاعة ضخمة كان يدعو إليها جيرانه ويذبع فيهم عقيدة الخلود والنعيم في الجنة بعدد الموت ، ولكى يؤثر فيهم اختفى عن الأنظار ثلاث سنين في حجرة تحت الأرض ، وظنوا أنه مات ، وحزن الناس عليه حزنا شديدا ، وإذا به بعود إلى الظهور في السنة الرابعة .

#### سبرته:

[٥٠] نحن إذن نروى سيرة فيثاغورس دون أن نطمتن إلى محة هذه الروايات التاريخية . وليس معنى ذلك أن فيثاغورس كان شخصية خرافية ، فما لا ريب فيه أنه وجد وعاش حقا ، وأنه نشأ في ساموس تلك الجزيرة المواجهة لمدينة ملطية . وهو ابن منسارخوس Mnesarchos ، و زها عام ٥٣٢ في حكم بوليقراطس طاغية ساموس . و يحدثنا أرستكسينوس أن فيثاغورس هجر موطنه فرارا من طغيان بوليقراطس، أولعله نغيمن البلاد كما كانت العادة فيذلك الزمان بالنسبة للمفكرين الأحرار ، أو أنه أحس بخطر غزوات الفرس فآثر هجر البلاد . فذهب أولا \_ كايقول يامبليخوس \_ إلى ملطية حيث لتى طاليس وأخذ عنه العلم . ثم زار فينيقيا ومكث بها وعرف فيها كثيرا من العقائد الشرقية . ومن ثُمَّ توجه إلى مصر وأقام بهـا اثنين وعشرين عاماً يَدْرُس الهندسة والفلك وعقائد قدماء المصريين، حتى إذا قهر الملك قبيز البلاد عام ٥٢٥ ق . م تبعه إلى بابل وظل بها اثنى عشر عاما يدرس الحساب والموسيقي وأسرار المجوس ، وعاد إلى ساموس وهو في السادسة والخمسين ( وقيل في الخسين) ، ولم يلبث أن تركها وذهب إلى ديلوس وكريت ، وأخير ا استقر في كروتون في جنوب إيطاليا حيث افتتح مدرسته . فإذا صرفنا النظر عما في القصة من تفاصيل وتواريخ يبقى أنه طاف بمصر و بابل ، ومع ذلك فرحلاته ليس لها سند تاريخى وثيق ، لأن هيرودوتس نفسه حين يذكر زيارته مصر لايصرح باسمه ، بل يقول : « أولئك الذين أعرف أسماءهم ولا أذكرهم » .

تأسست مدينة كروتون عام ٧١٠ق. م ، وهي ثغر تجاري وصناعي ، وحَصَّلت ثروة كبيرة من التجارة فعاش أهلها رغدا . واشتهر سكانها بالرياضة البدنية بوجه خاص ، وفاز كثير من ممثليها بالجوائز في الألعاب الأولمبية . واشتهرت المدينة كذلك بعلم الطب . وكانت علاقاتها وثيقة بساموس ، ولعل شهرة جوها بالاعتدال هي التي اجتذبت فيثاغورس إليها ، حيث أنشأ فرقة دينية وعلمية وسياسية . ويشك برنت فى صفتها السياسية و يقول إن : « النظام الفيثاغورى كان فى أصله مجرد أخوة دينية لا كايذهب البعض من أنه كان حزبا سياسا» (١١). ويحن برى أن ابتعاد فيثاغورس وفرقته عن التيارات السياسية بمايخالف الطبيعة البشرية على وجه العموم ، والظروف السياسية التي سادت اليونان في ذلك العصر وكانت تدعو إلى مساهمة أفراد الشعب فی الحسکم . وتروی القصة \_ کما یذکر تیایوس ( ۳۵۲ \_ ۲۵۱ ) ، مؤرخ کتاب تَاريخ صقلية ولم تبقمنه إلا أجزاء يسيرة \_ أن فيثاغورس بعد أن استقر في كروتون ، لِمَا إليه بعض أشراف سيبارس Sybaris ، فنصح فيثاغورس أهل كروتون بحايتهم و إيوائهم و إعلان الحرب على سيبارس ، فلما انتصرت كروتون تولى حزب فيثاغورس الحكم. و بعد بضع سنوات ظهرت حركة تعارض هذا الحكم الاستبدادي برئاسة قيلون Kylon وهو شريف غني أساء إليـه فيثاغورس (٢٠). وقبل أن يشتد لهيب

الحركة هاجر فيثاغورس إلى ميتابونتيوم Metapontium حيث توفى هناك . أما أتباعه الذين بقوا في كروتون فقد كانوا ضحية مؤامرة مدبرة من قيلون وحز به ، إذ فوجئوا وهم مجتمون في منزل ميلو Milo الرياضي ، وحُرِقوا أحياء وماتوا جميعا ، ماعدا أرخيبوس وليسس التارنتي الذي فر إلى طيبة بالقرب من أثينا . أما بقية الأنباع الذين كانوا غائبين عن كروتون فقد اجتمعوا في ريجيوم حيث تابعوا السير طبقة لنظام فيثاغورس ، ولكنهم لم يستعيدوا نفوذهم السياسي .

و بِمد موت فيثاغو رس كرس أهل ميتابونتيوم بيته معبداً للإله ديمتر .

## مدرسة فيثاغورس:

[٤٦] اجتذبت شخصية فيثاغورس القوية وتعاليمه المتنوعة كثيرا من الأتباع ، أوالتلاميذ ، وقامت بذلك مدرسة كبيرة تمددت جوانبها ، كاخضعت لنظام دقيق .

وهى أول مدرسة أفسحت المجال لاستقبال المرأة وتعليمها ، فوضع بذلك مبدأ شيوعية المرأة قبل أفلاطون بقرنين من الزمان ، وطبق المبدأ تطبيقا عمليا . ولكنه كان يميز بين الجنسين نظراً للاختلاف الطبيعى بينهما ، فكان يعلم المرأة الفلسفة والآداب ، كاكان يعلمها تدبير المنزل والأمومة ، حتى اشتهرت المرأة الفيثاغورية في الزمن القديم أنها أفضل نساء الإغريق . ولما كانت المدرسة تستقبل الرجال والنساء على السواء من جميع الطبقات فهى أشبه بالمدينة الفاضلة ، أو هى المجتمع المثالي كا يجب أن يكون . وقد رغب أفلاطون في إنشاء مدينة فاضلة ولكنها ظلت حبرا على ورق و لم تخرج قط إلى حيز التنفيذ ، وكانت الأكاديمية مقصورة على الخاصة من التلاميذ . وحاول أفلوطين أن ينشىء في عهد الأمبراطور جاليانوس مدينة الفلاسفة من التلاميذ . وحاول أفلوطين أن ينشىء في عهد الأمبراطور جاليانوس مدينة الفلاسفة

يسميها بلاتونو بوليس platonopolis غير أنه لم يفلح ، واكتنى أفلوطين بإنشاء مدرسته التي كانت تستقبل النساء أيضا .

المدرسة الفيثاغورية نظام من الأخوة كأنها دير أو معبد، فجميع الطلبة يلبسون زيا واحد هوالبياض، ويعيشون معيشة زهد و بساطة، ولا ينتعلون بل يمشون حفاة الأقدام، كما كان يؤثر عن سقراط الذي كان متأثر ا بتعاليم الفيثاغورية تأثرا شديدا عمايتضح في محاورة فيدون. ولا يسرفون في طعام أوشراب، ولا يكثرون من الضحك أو الإشارة أو الكلام. ولا يحلفون بالآلهة: « لأن واجب المرء أن يكون صادقا بغير قسم». وكانوا يحاسبون أنفسهم آخر النهار على مافعلوه، فيسأل كل واحد منهم نفسه عن الشر الذي ارتكبه، والخير الذي قدمه، والواجب الذي أهمله.

ولم يكن التعليم كتابة بل سماعاً وتلقينا وشفاها عن الأستاذ ، ولم يؤثر عن فيثاغورس أنه ألف كتابا ، وكانت تعاليم المدرسة سرية بعاقب مَنْ يفشيها بالطرد . وقد التزموا السرية التزاما دقيقا إلى حد أن أسرارهم لم تعرف إلا في عصر سقراط وأفلاطون ، عندما كتب فيلولاوس أحد أتباعهم كتابا من ثلاثة أجزاء تحت سلطان الحاجة إلى المال فيا يقال ، واشتراه منه ديون حاكم سراقوسة حسب طلب أفلاطون . ويذهب بعض المؤرخين إلى أن هيباسوس Hippasus هو أول من دون كتابا بعنوان « المذهب السرى » وذلك في حياة فيثاغورس ، وأودع الكتاب بعض المعلومات الرياضية ، وعوقب من أجل ذلك بالطرد (١) .

<sup>(</sup>۱) من أشهر أتباع المدرسة الفيثاغورية ، ويختلفون في موطنه أهو أمن كروتون أوميتا ونتيوم أو سيبارس ، وقد أفدى هيباسوس تعاليم المدرسة الدينية والرياضية . ويقال إنه أنشأ فرعا للمدرسة من المنتسبين أو المستمين م ويروى أن علة طرده سياسية إذ قام على رأس حركة ديمقراطية مناهضة للجماعة الفيثاغورية ، فكان بذلك أول من أحدث انقساماً في الجماعة مما شجع قيلون فيما بعسد على استغلاله . وتدزى إلى هيباسوس كثير من النظريات الرياضية والغالب أنها من عمل أستاذه .

ومن آداب المدرسة « الصمت » حتى لقد ذهبوا إلى أن التلعيذ الجديد مطالب الصمت مدة خس سنين ، يريدون بذلك قبول التعساليم بغير أسئلة أو جدال ، ثم يصبح له الحق بعد ذلك أن ينتقل من صفوف المستمعين إلى خاصة التلاميذ فيطلب العلم على فيثاغورس . ذلك أن طلبة المدرسة نوعان ، خاصة وجمهور ، أو تلاميذ منتظمون Akousmatikoi ، ومستمعون Mathematikoi . أما الصفوة من التلاميذ فهم الذين كانوا يقر بون فيثاغورس ، و يعلمون مذهبه ، و يعرفون أسرار التماليم الرياضية والدينية ؛ وأما المستمعون فكانوا عبارة عن حلقة واسعة لا يسمح لهم إلا باسماع القشور من التعاليم بغير تفسير دقيق .

وكان الطلبة \_ فيما يروى فرفريوس \_ يتجنبون أكل اللحم . ومحن نعلم أن فرفريوس ألف رسالة في الامتناع عن أكل اللحم (۱) مما يدل على أثر الفيثاغورية حتى القرن الثالث بعد الميلاد . ولكن أرستكسينوس يذهب إلى أن فيثاغورس لم يمتنع عن أكل اللحم على الإطلاق ، بل لحم الثور الذي يقوم بحرث الأرض ، والكبش . ويبدو أن تحريم ذبح الحيوان وأكل لحمه يتصل انصالا وثيقا بعقيدة التناسخ ، فقد يمكن أن توجد روح الإنسان في بدن الحيوان الذي يذبح . ولا يزال النياتيون فريقاً كبيرا في المنسد حتى الآن . وقد حفظ الزمان تقاليد الفيثاغوريين الخاصة بالأطعمة المحرمة ، و بعض آدامم ، وذكر برنت مها على سبيل المثال : تحريم أكل الفول ، عدم التقاط ما يقع على الأرض ، عدم لمس الديك الأبيض ، عدم تقطيع الخبز ، عدم تخطية حاجز ، عدم تحريك النار بالحديد ، عدم الأكل من عدم تقطيع الخبز ، عدم تخطية حاجز ، عدم تحريك النار بالحديد ، عدم الأكل من

<sup>(</sup>١) انظر ايساغوجي لفرفريوس ـ تعقيق أحد فؤاد الأحوالي من ٣٥ ـ ٣٦ .

رغيف كامل ، عدم أكل القلب ، عدم السماح للعصافير بناء عشما في غرفة النوم ، عدم النظر إلى المرآة بجانب النور .

جلة القول كانت الجماعة الفيثاغورية سرية باطنية ، لها جانب ديني وجانب على رياضي . ونبدأ بالـكلام عن مذهبها الديني .

## مذهبه الديني - التناسخ:

[٤٧] شهد القرن السادس هزة عنيفة في الدين ، في جميع أنحاء العالم المعروف في ذلك الزمان ، فقد ظهر زرادشت في إيران ، وعارض الدين الطبيعي أو دين الفلاسفة في أيونيا الديانة التي يصورها هوميروس وهزيود ، ووفد إلى تراقيا في شمال اليونان أورفيوس يحمل دينا جديدا فيه نفحة شرقية ومسحة من الزهد والتصوف ، وهاجر فيثاغورس وزينوقان إلى جنوب إيطاليا ، ولم يكن من الطبيعي أن يظل الدين القديم على ما هو عليه ، فحدده فيثاغورس واعتنق الأورفية ، وهاجم زينوقان الديانة التقليدية هجوما صريحا .

وقد تحدثنا عن الأورفية فيا قبل ، ورأينا أنها تعبد ديونيسوس ، وتعتقد أن الإنسان من عنصر إلى وعنصر أرضى ، وأن اتباع بعض الطقوس الخاصة بالطهارة يؤدى إلى خلاص النفس بما يسمونه « عجلة الميلاد » ، أى عودة الروح إلى بدن إنسان أوحيوان ، وهى فكرة التناسخ التي أخذ بها فيثاغورس وقد أخذ عن الأورفية كذلك تنظيم أنباع الدين في جماعات لاتقوم على علاقة الدم بل على وحدة الاعتقاد . وقد كشفت الحفائر الحديثة عن وجود ألواح ذهبية سطرت فيها أشهار أورفية . وعما يروى أن فيثاغورس ألف بعض المكتب التي نسبها إلى أورفيوس ،

ويتخذون من هذه الرواية دليلا على أن بعض الكتابات الأورفية من عمل فيثاغورس .

كان فيثاغورس يعتقد في تناسخ الأرواح ، ويحدثنا زينوقان ــ الذي كان معاصرا له \_ في بعض أشعاره أن فيثاغورس أوقف شخصا عن ضرب كلب يعوى ، لأنه عرف فيه صوت أحد أصدقائه . ويذهب هرقليدس بونتيكوس [ القرن الرابع ق. م \_ ومن أتباع أفلاطون وأرسطو ] أن فيثاغورس كان يؤمن بوجود نفسه في أجساد أخرى سابقة ، تبدأ من هرمس إله الحكمة ، ثم إيثاليدس بن هرمس ، ثم إيفورو بس ، ثم هرموتيموس ، ثم فيروس الصياد ، ثم فيثاغورس . وتشمل هذه الدائرة المكونة منستة أشخاص ٢١٦ سنة ، أي مكعب العدد ٦ .مهما يكن منشيء فلم تكن نسبة الرجال البارزين إلى الآلهة غريبة عن اليونانيين، لأنهم نسبوا أرسطو إلى أسقلبيادس إله الطب. وتمضى القصة فتحدثنا أن هرمس طلب من إبثاليدس أن يهبه ما يريد ما عدا الخلود ، فاختار « التذكر » . ونحن نعلم أن مذهب أفلاطون فى المعرفة يقوم على أن العلم تذكر ، أى أن النفس تتذكر ما كانت تعرفه فى وجودها السابق مع عالم الآلهة ، مما يبين تأثر أفلاطون بفيثاغورس ومذهبه .

جملة القول كانت تعاليمه الدينية تدعو إلى حركة جديدة تأخذ من جميع التيارات الموجودة بطرف، فيها طقوس من بابل ومصر وآسيا وتراقيا ومن العقائد القديمة الموجودة عند اليونانيين، إلى جانب العقائد السرية كالأورفية. و بدأ الناس يقبلون على عبادة هذه الآلهة التي تدعو لها الديانات السرية الصوفية مثل ديمترو برسفوني وديونيسوس وأورفيوس وهرمس، إلى جانب آلهة جبل أوليمب القديمة. فكان بذلك فيثاغورس من الفلاسفة الموفقين، تدل على ذلك القصص التي رويت بعد وفاته من أن بيته وهرب للإله ديمتر، وأن روحه تنتسب للإله هرمس.

## تطهير النفس:

[٤٨] والنفس منفصلة عن البدن ، أي أن جوهرها مختلف عن جوهر البدن . وتقال النفس أو الروح في هذا المذهب بمعنى واحد . وهي خالدة ، وأزاية ،فلما وجود سابق على وجود البدن ، ولا تفنى بفنائه . والبدن سجن للنفس ، وليس للإنسان أن يفر من هذا السجن بالانتحار ، لأننا كالقطيع الذي يملكه الراعي وهو الله ، وايس لنا أن نهزب بغير أمره . أما السبيل إلى خلاص النفس بعــ د الموت ، وارتقائها إلى حياة أعلى بدلا مرن تناسخها في أبدان أخرى وفي ذلك عذابها ، فهو التطهـير أو التصفية Katharsis . ولم تكن فكرة التطهير من ابتكار فيثاغورس، فالأورفية تطلب الخلاص من « عجلة الميلاد » عن طريق التطهير ، وذلك باتباع قواعد معينة فى الطمام والملبس ، وعبادات منظمة تجرى على أيدى السكمنة . وقد رأينا كيف اتبع فيثاغورس هــذه الآداب والعبادات ، إذ يُر وى أنه كان يسيش على الخبز والعسل والخضر ، ولكنه أضاف إلى الزهد الذي يهدف إلى تطبير البدن أمرين : الاشتغال بالعلم الرياضي والموسيقي لتصفية النفس ، كما يستخدم الدواء لتصفية الجسم . ومع ذلك فقدكان العلاج بالموسيقي مألوفًا في الشعائر الدينية القديمة،حيث كانت الموسيقي عنصراً أساسيا في أعياد بعض الآلمة . ولكن الجديد عند فيثاغورس أنه رفع هـذا التطهير من المنزلة العملية إلى المرتبة النظرية ، فجعل من الحساب والهندسة والموسيقي علوماً بمعنى الـكلمة ، ورفع من شأن الباحث فيها على مجرد العامل بها عن طريق التجربة والدربة .

وقد ضرب مثلا بالناس الذين يحضرون الألهاب الأوليمبية ، فهم أحد ثلاثة تقوم ينتهزون فرصة الألهاب الأوليمبية للبيع والشراء والكسب من الاتجار ، وهؤلاء

هم الطبقة الدنيا، وفريق يشترك في المباريات يطلب السبق والفوز، وهم الطبقة الثانية، وطبقة تشهد كل ذلك أو « تتفرج » على الباعة والمتسابقين ، أو « تنظر » إليهم، وهم فريق النظار، وهذا هو الأصل في « النظر » [ theôrein باليونانية بعنى ينظر ] .

فالنظر أو العلم هو أعظم تصفية ، وكل من يهب نفسه للدرس و ينقطع للبحث يصبح الفيلسوف على الحقيقة ، ذلك الذي يتخلص من عجلة الميلاد . وقد تطورت فكرة التطهير وسارت في هذا الطريق العلمي ، فأخذ بها الفيثاغور يون المتأخرون ، مثل فيلولاوس ، واتبعها سقراط كا ثرى في محاورة فيدون ، وأصبحت محور فلسفة أفلاطون ومعظم أصحاب المذاهب الروحية حتى اليوم .

## الحساب والهندسة:

[29] لم يصبح العلم الرياضي علماً بمعنى الكلمة له مبادؤه وأصوله إلا على يد أقليدس في القرن الثالث قبل الميلاد ، ولكن فيثاغورس هو الذي وضع الحجر الأساسي في هذا العلم . وقبل ذلك سارت البشرية أجيالا كثيرة تخطو بالرياضة خطوات قطعت زمنا طويلاحتى انتقلت من الحس إلى التجربة . ولا نود أن نقطع يرأى فيا يختص برياضة قدماء المصريين لأن الوثائق المدونة ليست كافية في الجزم برأى معين كا ذكرنا من قبل . فقد احتفظ علماؤهم وكهنتهم بالعلم سراً من الأسرار ، وجرى فيثاغورس وفرقته على سنتهم ، ولم ينكشف العلم الرياضي إلا في القرن الخامس ، ولم ينكشف العلم الرياضي إلا في القرن الخامس ، ولم ينكشف العلم الرياضي الله في الحرجاعة ، ولمكن الدفعة الأولى لا بد أنها ترجع إلى عمل شخص واحد ، لا إلى في كرجاعة ، وذلك الشخص هو فيثاغورس .

ولن نتكلم عن الرياضة لذاتها ، بل من جهة علاقتها بالفلسفة ، و بوجه خاص بهذا المذهب القائل بأن العالم عدد ونغم . والعدد هو علم الحساب . ومرجع العدد إلى « الواحد » ، وكان للواحد شأن أى شأن فى الفلسفة ، حتى لقد ذهب الفلاسفة إلى القول به على أنحاء مختلفة ، فهناك الواحد الفيثاغورى ، والواحد البارمنيدى ، بل الواحد الطاليسي وهو الماء ، وسائر من أرجع الكون إلى عنصر واحد أو مبدا واحد . وقد تأثر المثال الأفلاطوني بالواحد الرياضي الفيثاغورى من جهة ، و بالواحد البارمنيدى الميتافيزيقي من جهة أخرى .

### فما هو الواحد الرياضي ؟

فلننظر إلى الطفل كيف يعد وكذلك الشخص العامي أو البدائي . يعد الطفل على أصابعه ، فهو ينظر إلى إصبع واحدة أو اثنتين أو أصابع اليد الخسة ؛ ولكن الإصبع جسم طبیعی له طول وعرض وعمق ، وكل إصبع بختلف عن صاحبه شكلا ، وعن الأصابع الخمس مجتمعة في صورة واحدة في اليد ، ولو أن كل واحد منها «منفصل» عن الآخر، آو هو عبارة عن « وحدة » مستقلة بذاتها. وعندما يعد الطفل العدد خمسة على أصابع يده يرى اليد شكلا واحداً لا خمسة أعداد . وهذا هو الشأن في الأشجار إذا نظرت إليها في الحديقة ، أو الأعمدة في المعبد ، وهكذا . فالعين ترى بالحس شيئا محسوساً لا واحداً رياضياً ، ولا يرى الطفل هذا الواحد الرياضي بل يرى الجسم الطبيعي . هذا وحاجات الحياة تضطر الإنسان إلى معرفة العدد ، مثال ذلك التاجر الذى يشترىعدداً من رءوس الغيم و يبيع عددا من الثياب ، فكيف يفعل ذلك ؟ بدأت التجارة بالكم المتصل، أو الكوم ،ولا يزال الفلاحون عندنا يبيعون بالكوم ، مثل «عد» البرتقال وهو خمسة ؛ وحين يكومونه يتخَـذ هيئة خاصة تختلف عن الكوم المركب من

أر بع أو ثلاث برتقالات . فهذه طريقة . وطريقة أخرى هي العد بالحصى الذي يشبه « البلي » ، فكا أردنا أن نعد الأيام مثلا وضعنا واحدة في مكان خاص وأضفنا إليها أخرى كلما مريوم ، وهكذا . وقد عبر الإنسان قديما عن طريقة العد كتابة بما يدل على هذا الأصل المحسوس . ولكن فيثاغورس فطن إلى وجود صلة وثيقة بين العدد والشكل الهندسي ، فكانت الأعداد أشكالا : الواحد نقطة ، والاثنان خط ، والثلاثة مثلث ، والأربعة مربع ، كما يتضح من الرسم ، سواء اتخذنا الرمز حروفاً أبجدية أو نقطا .

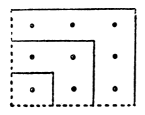
a 8a • • • • • • a aa aa

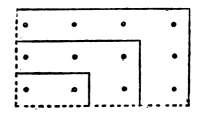
ومن الأشكال التي كانت لهادلالة خاصة عندفيثاغورس ، وكان أتباعه بعدونه مقدسا و يحلفون به ، مثلث العدد أربعة ، ويدل من النظر إليه على أنه مجموع الأعداد من الله الله على أنه مجموع الأعداد من الحدد أن ٢+١+٣+١ = ١٠ وكانوا يسمون هذا الشكل تتراكتيس Tetraktys

وهناك أعداد ثلاثية أى تتجمع فى مثلث مثل الأعداد ٣، ٣، ١٠، ٢١،١٥٠. وهناك أعداد رباعية مثل ٤، ٩، ٢٥،١٦٠ .

والأعداد الشكلية أو الهندسية منها مر بعة ومنها مستطيلة، وكلما أضيفت الأعداد الفردية على هيئة زاوية gnomon إلى الشكل ، أنتج الأعـداد الرباعية ، وكمل

المورية على تنبية وروية المنتخصة على المسامل ، الناج الرفط المرابعية ، والمسلم الشكل . أضيفت الأعداد الزوجية أنتجت الأعداد المستطيلة ، كما هو واضح من الشكل .





والأعداد منها فردية ، ومنها زوجية ، أما الزوجية فيمكن أن تنقسم ، مثل ٨إلى ٤ ثم إلى ٢ ثم إلى ١ . والواحد هو أصل الأعداد ، و بجمعه تتكونالأشكال الأخرى كما رأينا .

فالأعداد عند فيثاغورس لها شكل أو هيئة eidos ، وهذه المفظة (إيدوس)التي أصبحت تدل عند أفلاطون على المثال ، وعند أرسطو على الصورة ، قديمة قد و أصبحت تدل عند أفلاطون على المثال ، وعند أرسطو على الصورة ، قديمة قد أفياغورس، ويذهب «تيلور» إلى أن استمالها الفيثاغورى بمعنى الشكل الهندسيكان الأصل في المثال عند أفلاطون. ولكن جلسي gillespie ينتهى من دراسته إلى أن لفظة إيدوس كانت تستعمل في معنيين أحدها طبيعى والآخر منطقى. فالمعنى الطبيعى هو شكل الجسم الخارجى ، وقد تقال على الطبيعة الداخلية ثلاثة أنواع من الأشجار يقال على النوع الذي يشمل أفرادا كثيرين ، كما تقول هناك ثلاثة أنواع من الأشجار في الحديقة ، زيتون و برتقال وورد . وفي زمن سقراط كانت لفظة «إيدوس» تطلق على المعنيين ، وأخذ سقراط بالمهنى الثاني في تعريف الفضائل المختلفة . والأصل اللغوى طي المعنيين ، وأخذ سقراط بالمهنى الثاني في تعريف الفضائل المختلفة . والأصل اللؤي

جلة القول ذهب فبثاغورس إلى أن الهيئة الرياضية للأشياء هي الأصل فيها ، وحيث إنه كان يُوحِد بين الأعداد والأشكال الهندسية ، إذ لم ينفصل الحساب عن الهندسة إلا في عصراً فلاطون ، فلا غرابة أن يذهب إلى أن أصل الأشياء هو الأعداد،

Ross: Plato's Theory of Ideas, 1951, p 13 (1)

وذلك على خلاف المدرسة الأيونية التي جعلت المادة كالماء أو الهواء أصلاللموجودات. غير أن هذه المادة ، و بخاصة عند أنكسمندريس ، لا نهائية لا كيف لها ولاكم ، وهي كذلك عند أنكسانس لا حد لها من جهة الكم. فكيف تجددت الموجودات المحسوسة التي نشاهدها كهذه الشجرة وهذا الحصان من هذه المادة الأولى اللامحدودة؟ الواقع بحن لا نجد عند الأيونيين جواباً شافيا ، ولا يكفي القول بالانضام والانفصال، أو التكاثف والتخلخل، في بيان العلة في « تحديد » الأشياء . وهنا نرى الجواب واضحا عند فيثاغورس ، ذلك أن الشكل الهندسي « محدود » كالمثلث أو المربع أو المستطيل أو أى شكل آخر من هذه الأشكال ، وحدوده هي هـــنـه الخطوط الخارجية . وهــذا الشــكل ثابت ينطبق على جميع الأفراد . وقد تطور هذا الشبكل عند أفلاطون فأصبح المثال ، وعند أرسطو فأصبح الصورة . وهسذا هو فضل فيثاغورس في تاريخ الفلسفة إذ استطاع أن ينتزع الصورة المحدودة من المادة اللامحدودة ، بمنا مجز عنمه الطبيعيون الأولون ، أو قل إن المدرسة الأيونية ركزت اهمامها في المادة فقط على حين أن فيثاغورس انصرف إلى الصورة وحدها.

يتضح مما سبق أن فيثاغورس كان لا يزال يخلط بين الحساب والهندسة ، وقد رأينا كيف يجعل الفيثاغوريون الثلاثة مثلثا ، والأربعة مربعا وهكذا، وذلك بالحصى أو النقط . وتسمى هذه النقط الحدود horoi للشكل ، والمساحة التى تشغلها هذه النقط هى السطح chara . ومن المأثور أن فيثاغورس اهتدى إلى أن الأعداد ٣،٤، وعلى التوالى تؤلف مثلثا قائم الزاوية ، ومن هنا جاءت نظرية فيثاغورس المشهورة، والتى لا تزال تعرف باسميه حتى اليوم ، وهى أن مربع الوتريساوى مجموع مربعى الضلعين في المثلث قائم الزاوية . وأكبر الظن أنه اهتدى إليها بطريقة عملية لأن لفظ الوتر تدل في الأصل على « الخيط » الذي يلف حول الشيء hypotenuse

### الموسيقي :

[00] بقى أن نفهم معنى قوله « العالم نغم » ، مما يقتضى البحث فى الموسيقى ، التى ردها فيثاغورس إلى التناسب العددى ، فكان صاحب الفضل فى إقامة مبادى ، ذلك العلم أيضا . ومما يروى فى سبب اهتدائه ، وهى قصة تنسب إلى كثيرين نرويها لطرافتها دون الوثوق من صحتها التاريخية ، أنه كان يمشى يوما فى السوق فسمع حداداً يهوى بمطرقته على الحديد، ووجد لرنين المطرقة التى تقطع زمناً متساويا ضر با و إيقاعا ، فطبق ذلك على الموسيقى .

كان الإغريق في زمن فيثاغورس يعزفون على القيثارة المركبة من سبعة أوتار ، ثم ضم إليها وتر ثامن فيما بعد . وكانت جميع الأوتار متساوية الطول ، وتحدث النغمة المطلوبة إما بشد الوتر أو رخيه ، وذلك سماعــاً بالأذن ـ فيضبط أول وتر وآخر وتر بحيث يقطابقان ولكن أحدهما بحدث نفمة رفيعة والآخر النغمة نفسها ولكنها غليظة . و يسمى الوتر الأول نيتي nete ، والآخر هيباتى hypate ، ثم يكون الوتر المتوسط و يسمى mese ، ثم الوتر الذي يليه يسمى paramese . وهذه الأوتار الأربعة ثابتة ، وتتناسب فيما بينها بحسب السلم الموسيقى . أما الأوتار الثلاثة الباقية فهي متحركة وتختلف عن أقرب وتر منها بما يدرف بر بع المقام. والآن بعد هذه المقدمة اليسيرة المهدة لبيان تناسب الموسيقي ، نقول إن فيثاغورس اكتشف أن اختلاف النغمة تابع لاختلاف طول الوتر ، وذلك طبقا لتناسب عددى . وأكبر الظن أنه كان يستعمل لتقصير الوتر الآلة المسماة مونوكورد monochord ، ولو مثلنا الأوتار الأر بعة الثابتة بالنسب العددية لكانت النتيجة

### کا یأتی:

| Nete<br>Mi | Paramese<br>Si | Mese<br>La | hypate<br>Mi |
|------------|----------------|------------|--------------|
|            |                |            |              |

فالوتر الغليظ المسمى « هيباتى » ، بالنسبة للوتر الرفيع « نيتى » يساوى

ونسبة « النيتي » إلى « الميسى » تساوى ٣ : ٣ .

ونسبة « الهيباني » إلى « الميسى » تساوى ٤ : ٣ وهكذا ، بحسب طول الوتر إلى الآخر .

فإذا نظرنا إلى هذه النغات الأربع ، وهي الحدود horoi [كا رأينا في حدود الأشكال العددية] ، وجدنا أن الرقمين A ، A هما نسبة بالرقمين A ، A الأشكال العددية على أنهما المتوسطان . فالرقم A ، وهو يمثل النغمة « ميسي » يزيد عا مقداره واحد عن الذي بعده ، ويقل عن الآخر بمقدار واحد ، فيكون هكذا A : A : A يساوى A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A : A :

و يسمى الزمن بين الهيباتى والنيتى دياباسون diapason باليونانية ، و يعرف الآن بالأوكتاف octave في اللغات الحديثة ، أى الجواب .

الخلاصة أن التناسب في الموسيقي يرجع في أساسه إلى وجود « وسط » بين

نغمتين مختلفتين ، أو بين ضدين . ونحن نعرف أن مشكلة الأضداد احتلت جانبا كبيراً عند تفكير الفلاسفة الطبيعيين قبل فيثاغورس . وحل أنكسمندريس هذه المشكلة حلا أسطوريا بعض الشيء ، وذهب إلى أن اعتداء ضد على آخر « ظلم » ينبغى التكفير عنه ، وأنه لابد من وجود وسط عدل بين الأضداد . واهتدى فيثاغورس إلى هذا الوسط بطريقة رياضية كارأينا في النغمة الغليظة والرفيمة . وهذه النغمة وجوابها إذا ضربا على التعاقب أحدثا ائتلافا هو المسمى باليونانية هارمونيا . والافظة تدل في أصلها على النغم المؤتلف على التعاقب ، لا كما تدل الآن على النغم المؤتلف على التعاقب ، لا كما تدل الآن على النغم المؤتلف الذي يضرب في آن واحد و يحدث نغ امؤتلفا .

ويفسر برنت في كتابه « الفلسفة الإغريقية من طاليس إلى أفلاطون » الأصل في فكرة الامتزاج بين الأضداد بالعادة المألوفة عند اليونابين من قيام رب الدار بمزج الخر بالماء قبل تقديمه للضيوف على المائدة ، وهذا الزيج Krasis بعتمد على نسبة خاصة . والأمر كذلك في النسبة بين الأنفام ، بل في كل شيء . فلا غرابة أن يذهب فيثاغورس إلى أن كل شيء عدد ونغم ، أي مركب بنسبة عددية ثابتة .

### الطب:

[01] ويقوم الطب الفيثاغورى على فكرة التناسب بين الأضداد ، فالجسم مركب من الحار والبارد والرطب واليابس ، ومن واجب الطبيب أن يهيىء أفضل مزيج بينها . وقد نشأت فى كروتون مدرسة طبية مشهورة ، أقدم من زمان فيثاغورس ، ثم اندمجت بتعالميه . وعلى أى الحالات فنحن لا نعرف من آراء تلك

المدرسة إلا ما جاء عن القابون Alkmaion أحد تلاميذ فيثاغورس. وألف ألقايون كتابًا في الطبيعة بما يشعرنا بأثر المدرسة الأبونية ، ولعله كان لاجئًا من آسيا الصغرى هجرها بسبب استمار الفرس مثل غيره من المفكرين الأحرار . وتعتمد نظريته في الطب ـ و يمكن القول إن أساسها موجود عند فيثاغورسـ على أن الصحة هى آنران قوى الجسم isonomia dynameon ، فإذا تغلبت إحدى الفوى اختل توازن الجسم ، وحدثت حالة موناركية monarchia ، أى سلطان قوة واحدة ، وهذا هو المرض. و بمعنى آخر يحدث الاتزان من اعتدال الأضداد وامتزاجها امتزاجاً مؤتلفا يكون منه الهارمونيا harmonia ، التي صادفناها في الأنفام . ويمنى الطبيب في إحداث هذه الحالة بأمرين ها الفذاء والمناخ . فالاعتدال في الفذاء يمنى تناول أطعمة مختلفة بنسب خاصة ، كا يمزج الخر بالماء . وقد يدى التوسط بين الإفراط والنفريط. واعتدال المزاج هو التوسط بين أخلاط الجسم أى الحار والبارد والرطب واليابس ، كما يحدثنا سمياس في معاورة فيدون ، نقلا عن الفيثاغور بين ، من أن الجسم ينبغي أن يشدكما تشد الأوتار في القيشارة ، فتكون محة البدن وهي التناسب ، كالنغم الصادر عن القيثارة .

#### الفلك:

[07] وقد ساد الاعتقاد عند الفيثاغوريين بأن الأرض كروية ، وأنها كوكب يدور حول الشمس ، ولو أن للرجح اعتقاد فيشاغورس نفسه بأن الأرض مركز العالم ، أما القول بدوران الأرض حول الشمس فمن الأفكار المتأخرة عند للدرسة ، والتي لم يقدر لها السيادة في الزمن القديم .

وقد رأينا أن المدرسة الأيونية و بخاصة أنكسانس ذهبت إلى أن الأرض أشبه بقرص يطفو على الهواء . ولمل فيثاغورس اهتدى \_ كا يقول سارتون \_ إلى كروية الأرض من النظر إلى السفينة وهي في عرض البحر ، فوجد الصارى يبرز أولا مما يدل على أن سطح البحر ليس مسطحا بل منحنيا . والأجرام السماوية كروية ، والأفلاك التي تدور فيها الأجرام السماوية دائرية ، وهي لا تجرى على هواها بل في مدار ثابت وحركة رياضية منتظمة .

ومع أن فيثاغورس قد اختلف عن المدرسة الأيونية في بعض النظريات الفلكية ، إلا أنه أخذ بكثير من آرائهم ، فذهب مثل أنكسمانس إلى أن العالم يتنفس الهواء الموجود خارج العالم. وأخــذ عن أنــكسمندريس فــكرة الأفلاك الثلاثة الشبيهة بالحلقاتِ ، فلك الشمس والقمر والنجوم ، ولـكنه أضاف إليهـا ، أو طبق عليها التناسب الرياضي الموسيقي ٣ : ٣ : ٤ فالبعد بين الأفلاك يقوم على فواصل متناسبة موسيقية ، وتخرج من الكواكب أنفام مختلفة بيسها ائتلاف ( هارمونيا ) . وفي ذلك يقول هيبوليتوس « ذهب فيثاغورس إلى أن العالم ينني ، وأنه مركب من التناسب . وكان فيثاغورس أول من رد حركات الكواكب السبعة إلى الوزن والنغم » . و هنا نشير إلى المصلة بين الكواكب السبعة ، و بين الأوتار السبعة في القيثارة . وكانت للا عداد عندفيثاغورس ومدرسته دلالات ، فالعدد سيعة \_ كايقول أرسطو \_ كان يدل على الزمن المناسب Kairos ، كما كان المدد ٤ يدل على المدل ، والعدد ٣ على الزواج ، وهكذا . وذهب المتأخرون من الفيثاغوريين إلى أن العدد ٧ أكدل الأعداد لما له من خواص ذكروها ، وقد نقلها عنهم أصحاب رسائل إخوان الصفاقي رسائل العدد.

ولما كان فيناغورس بعد عالم السماء أكمل من عالم الأرض ، نظراً لأن حركة الأول دائرية ، وحركة الأشياء الموجودة في عالم ما تحت فلك القمر مستقيمة ، فهناك إذن عالمان مختلفان أحدها أسمى من صاحبه . وذلك على العكس من المدرسة الأيونية التي قالت بمبدإ واحد ، وكانت واحدية في الفلسفة . وقد استمرت هذه الفسمة للعالم فيابعد ، فأخذ بها أرسطو في طبيعياته ، وكذلك فلاسفة المسلمين وعلماؤهم في العصر الوسيط ، ثم فلاسفة أور باحتى عصر جاليليو نفسه .

جملة القول إن فكرة التناسب كما طبقت فى الموسيقى والطب طبقت كذلك فى الفلك ، فكان التناسب ، وهو الوسط الرياضى ، جوهر الأشياء وأصلها . وهذا هو تفسير قول فيثاغورس إن العالم عدد ونغم .

## أثره :

[36] وقد امتد أثر فيثاغورس الفلسني في زمانه ، واستمر بعد زمانه ، فني القرن الرابع قبل الميلاد أخذ أفلاطون بتعالميه ، وجعل الهندسة باباً ينفذ منه إلى الفسلفة ، وشرطا ضروريا في بلوغها ؛ واستمرت أكاديمية أفلاطون حول تسعة قرون تفسر الحكون تفسيرا رياضيا . ولكن الفلسفة الأرسطية القائمة على التفسير الطبيعي هي التي سادت في المصر الوسيط . ومع ذلك نفذت الفيثاغورية في ظلمة القرون الوسطى فأشرقت عليها ، وكان لتعالميهم أثر فعال في إخوان الصفا بوجه خاص . وأثرت كذلك في كل فلسفة عدت النفس جوهرا مباينا للجسم ، تحل فيه ، وتحتاج إلى النطهير بالزهد والرياضة . ومع أن ابن سينا قد أخذ في رسائل النفس التي كتبها في « النجاة » ، ثم كتبها مستقلة في رسائة « أحوال في « النجاة » ، واختصرها في « النجاة » ، ثم كتبها مستقلة في رسائة « أحوال

النفس » بمذهب أرسطو من أن النفس صورة الجسم الحى تفنى بفنائه وتوجد بوجوده ، غير أنه في قصيدته العينية المشهورة يحددو حدو المددهب الفيثاغورى حين يقول:

هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تداـل وتمنـع

وقد أثر فيثاغورس في الفكر البشرى حتى اليوم ، فهو يلتمس الحقيقة في المعرفة الرياضية ، لأمها يقينية ، ومضبوطة ، ومنطبقة على العالم الحسى ، ومفسرة له ، ومستمدة من العقل ذاته لا من المشاهدات الحسية . وفي محاورة فيدون إشارات كثيرة إلى ذلك ، فنحن لا نستمد مبدأ المساواة من النظر إلى الأشياء المتساوية ، ولا فكرة الكبر والصغر من مشاهدة الأشياء الكبيرة والصغيرة . وأن الخادم الذي لم يتلق أى تعليم يستطيع أن يهتدى إلى المبادىء الرياضية في الحساب من تلقاء نفسه ، أى من طبيعة عقله . وهذا هو الذي جعل كثيرًا من الفلاسفة المحدثين يذهبون إلى أن البديهيات مثل أن الكل أعظم من الجزء ، وأن الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية ، هي من طبيعة العقل وليست مكتسبة بالتجارب والمشاهدات . ونحن اليوم نرى أنَّ المثل الأعلى لجميع العلوم هو صياغتها في قوانين ومعادلات رياضية ، وأن المنهج الرياضي هو المنهج السائد في كثيرمن العلوم ، وهو المهج الذي اعتمد عليه ديكارت في الفلسفة ليبلغ اليقين . ويقول برتر اند رسل إن البديهيات التي تعد أساس المنهج القياسي أثرت في أفلاطون حتى كانط ، وأن الفلاسفة الذين نادوا في القرن الثامن عشر بنظرية الحق الطبيعي إنما طبقوا البديهيات الرياضية على السياسة. كما أن نيوتن في مبادئه كان متأثرا بأقليدس ، الذي اعتمد بدوره على فيثاغورس . بل إن علم اللا هوت المسيحي الذي يبدو في صورته المدرسية دقيقا مضبوطا إنما نبع من

المصدر نفسه . ثم أن الرياضيات هي أهم مصدر في الاعتقاد بوجود حقائق أزلية صيحة تخص العالم العقلي وأسمى من العالم المحسوس (١) .

هـذا فضلا عن أن فيثاغورس جمع بين العلم الرياضي و بين الحقائق الدينية ، مما نجده عند كثير من كبار الفلاسفة مثل ديكارت وسينوزا وكانط ، نعني هـذا للزيج بين السمو الأخلاق والجلال المنطق . فلا غرابة أن يقول برتراند رسل : «إنى لا أجـد شخصا غير فيثاغورس كان له أثر يماثله في عالم الفكر ، لأن ما يبدو لنا أفلاطونيا نجده في جوهره عند التحليل فيثاغوريا » .

<sup>(</sup>١) برتراند رسل: تاريخ الفلسفة الغربية س ٣٤ ــ ٣٧ .

حياته:

[00] جرت عادة المؤرخين أن يصلوا بين بارمنيدس و بين زينوفان ، وأن ينسبوا إليه أنه مؤسس المدرسة الإبلية ولكن الدراسات الحديثة أوضحت خطأهذا الزعم . فهو لا يعدو أن يكون من جملة الأحرار الذين آثروا هجرة أيونية حين شعروا بضغط المستعمرين عليها ، وهذا ما فعله فيثاغورس من قبل، ولكن فيثاغورس سلك حياة تختلف عن حياة زينوفان ، فقد آثر أن ينحو نحو العلم الرياضي ، وأن يجدد في الدين وأن يتمسك به ، وأن يعلم الناس خاصتهم وعامتهم ، وبهذب نفوسهم . أما زينوفان فقد آئر الماثور يهدمه ولم يحاول أن بضع بناء جديدا دين جديد .

ونحن نعرف عن زينوفان \_ على عكس معظم الذين سبقوه \_ الشيء الكثير عن حياته وعن فلسفته ، وذلك مما بقى لنا من أشعاره ، التى أودعها إشارات نستطيع أن نعرف منها سيرته على وجه التحقيق .

نشأ في مدينة قولوفون Colophon إحدى مدن أيونية ، ورحل كا يقول وهو في الخامسة والعشرين من عمره . فإذا عرفنا أن تلك المدينة وقعت في يد الفرس عام ٥٤٥ تبين أنه ولد عام ٥٧٠ ، ويقع عام ازدهاره سنة ٥٣٠ ق . م؛ ويذهب تيايوس المؤرخ الصقلي إلى أنه كان معاصرا لهيرون ملك سراقوسة والذي حكم من يحمد على الى أنه كان من المعمرين فقد عاش حتى بلغ الواحدة والتسمين .

و يقال إنه طلب العلم على أنكسمندريس ، ومهما يكن من شيء فقـدكان متأثرا بفلسفة الطبيعيين . و يحدثنا في أشعاره أنه ظل أكثر من ستين عاما يتجول دون أن يستقر في مكان معين . ومن جملة البلاد التي زارها إبليا ، ولكنه لم يتخذها وطنا .

#### شعره:

[٥٦] وهو أول من اتخذ الشعر أداة للتعبير عن أفكاره . وكان المعهود في ذلك العصر أن ينشد الشعر على الناس ، والمعروف أن زينوفان كان ينشد شعره الذي ينظمه بنفسه . ولكن الجديد في ذلك الشعر أنه لم يتحدث فيه عن أعمال الآلهة ، أو أعماله الخاصة ، بل كان نظراً إلى العالم بأسره ، تحدث فيه عن الدين والظواهر الطبيعية وأصل الأشياء والحقيقة والظن . ولكنه لم يرتب هدف الأفكار بحيث تكون مذهبا فلسفيا ، ومن أجل ذلك لم يعده أرسطو حين تحدث عنه من جملة الفلاسفة . والواقع أنه لم ينظم فلسفته مرتبة كا فعل هزيود من قبل ، أو بارمنيدس من بعد .

الحق كان زينوفان شاعرا متجولا rhapsodist. وكان الشعراء في ذلك العصر يتخذون من الإنشاد حرفة ، و بخاصة شعر هوميروس وهزيود . و يزعم هجومبرز » أنه كان ينشد أولا وقبل شيء أشعار هوميروس ، ثم يتبعها بشعره الخاص . و يعترض « ييجر » على هـذا الزعم بأن شعر زينوفان يحوى طعنا على هوميروس ، فلا يستقيم إنشاده على الناس ، ويفسر هـذه الظاهرة بأنه كان يتكسب من إنشاد هوميروس على العامة في الأسواق ، ثم يلتي شعره

الخاص الذى يهاجم فيه هوميروس وآلهة اليونانيين على الخــاصة الذين يدعونه إلى مآدبهم ليلا .

ولم يكرف زينوفان يجهل أثر هوميروس في الحضارة اليونانية ، ومن أقواله هذه هذه القدد تعلم جميع الناس على هوميروس منذ نشأتهم (۱) » فلما أراد أن يهدم هذه الحضارة ، لم يجد إلا هوميروس يركز هجومه عليه باعتباره ممثلا لها . فهو وهزيود ينسبان إلى أساطير الآلهة كل شيء ، فيتعلم النشء عهما ، مع أن وصفهما للآلهة مشين ، إذ يضيفان إليهم جميع نقائص البشر . وهذه هي الفكرة التي أخذ بها أفلاطون في الجمهورية وطالب بأن يحذف من قصائد هوميروس وهزيود ما يتعلق بالآلهة حتى لا ترسخ هذه العقائد في قاوب الصبيان .

### الله :

[٥٧] وقد اعتقد كثير من المؤرخين أن زينوفان نادى بإله واحد ، فكان بذلك من الموحدين ، ومن أصحاب المذهب الواحدى فى الفلسفة ، وتصوروا أنه كان ينشد « الواحد " » مثل بارمنيدس . الواقع أنه عارض بين العقل و بين الآلهة الميثولوجية ، أو أنه هدم هذه الآلهة ، ولكنه لم يقم إلماً جديدا يحل محلها ، ولم يصف هذا الإله . فقد جاء تعدد الآلهة من اختلاف الشعوب وتعدد المدن ، فشهت كل مدينة الإله

<sup>(</sup>١) هذا النص وما بعده عن ترجمة برنت للنصوص ، وعن يبجر .

<sup>(</sup>٢) برى برنت أنه كان ينشد الله الواحد ، وأن قوله بآلهة كثيرة فى نفس العبارة ليس إلا من قبيل السخرية بآلهة هوميروس \_ ويناقش بيجر هذا الرأى وينصر القائلين بالتعدد مثل رينهارت وبذلك يكون بارمنيدس مستقلا فى فلسفته .

على حسب تقاليدها في الملبس والهيئة ، « فالأحباش بجعاون آلهم سود البشرة فطس الأنوف ، ويقول أهل تراقيا إن آلهم ذوو عيون زرقاء وشعر أحر » . فالناس يصنعون الآلهة على مثالهم ؛ أكثر من ذلك : « لو أن البقر والخيل والأسود كانت لها أياد تستطيع أن ترسم بها وتصنع آثارا فنية كالبشر ، لنقشت الخيل الآلهة في هيئة الخيل ، وكذلك البقر ، وجعلت أبدانها على صورة أنواعها المتعددة » .

إذن فما صفة الإله ؟ « إنه إله واحد ، وهو أعظم الآلمة والبشر جيما ، ولا يشبه في هيئته أو عقله أى واحد من البشر » . ولحن نجد من هذا النص أنه يسلب عن الله الصفات ، ليس كثله شيء ، كما فعل بعض المعزلة من علماء المكلام عند المسلمين الذين لم يثبتوا لله أى صفة ، ولكنهم سلبوا عنه تعالى صفات النقص أو المدم . ونلاحظ كذلك أنه يقول بإله واحد إلى جانب الآلمة الأخرى . ويصفه في نصوص أخرى بأنه سمع خالص و بصر خالص ، كله عقل « موجود في كل مكان بغير أن يعجرك ، إذ لا يليق به أن يتحرك من مكان إلى آخر وأن يغير موضعه » . فهو ينتقد تصوير هوميروس للآلهة التي تتجرك وتسمى . والإله عند زينوفان هيمرك جميع الأشياء بقوة العقل وحده » . وهذا يذكرنا بإله أرسطو وهو الحرك الذي لا يتحرك ، والذي هو عقل محض .

بقيت مسألة أثارها زينوفان وكان لها أهمية كبيرة في تاريخ الفلسفة اليونانية ، نعنى سبيل المعرفة . ما الطريق إلى معرفة هذا الإله ؟ ما حقيقة الإله ؟ مع العلم أن الضفات التي يصف بها هذا الواحد مطلقة لا حد لها ، تشبه هذه المادة اللانهائية التي قال بها أنكسمندريس . يجيب زينوفان أن أحداً من البشر لا يستطيع أن .

يعرف الله ، لأن معرفتنا تقف عند حد الظن فقط . ولعل هذه الإشارات هي التي كانت أساس نظرية السفسطائيين في آخر القرن الخامس عن استحالة المعرفة الصحيحة .

أما في الأمور الطبيعية فكان متابعا للمدرسة الأيونية ، ولم يأت بجديد في تفسير الأجرام السماوية وتكوين الموجودات الأرضية . ولا يعد كلامه عنها فلسفيا .

#### هرقليطس

## اختلاف المفسرين:

[٥٨] يختلف المؤرخون اختلافا عظما فيما بينهم على تفسير فلسفة هرقليطس فقد ذهب القدماء وعلى رأسهم أرسطو أنه من جمــلة الطبيعيين الأولين ، لأنه نشأ في أيونية ، ولأنه قال بالنار علة أولى للأشياء . وعلى هذا النحو عده رواة الآراء الذين لخصوا مذاهب الفلاسفة الأفدمين ، ابتداء من الرواقيين الذين تأثروا به وأخذوا بفلسفته في الاحتراق العام ، أو المتأخرين عنهم الذين اكتفوا بقولهم: إنهمن الماديين و إن مذهبه هو النار ، وعنهم أخذ المؤرخون العرب هذا الرأى . حتى إذا كنا في المصر الحديث رأينا بعض المؤرخين يتابعون التفسيرات القديمة، ويسلكون هرقليطس في جملة الطبيعيين الأولين ، مثل جومبرز ، و إلى حد ما زلار و برنت ، و يوسف كرم وريفو(1). فلما نُشِرت نصوص هرقليطس ، وانقطع المؤرخون لدراستها خرجوا بنتأمج جديدة ، . وأول من فسره تفسيرا جديدا هيجل الفيلسوف الألمانى ، الذى صاغ فلسفته في الصراع بين الأضداد على مثاله . ويفضل معظم المحدثين أن يدرسوا هرقليطس على حدة دون ضمه إلى المدرسة الأنونية ، بعد زينوقان ، لأنه يتوسط بين زينوفان و بارميندس.

الواقع كانت فلسفته متمددة الجوانب، وهذا يرجع إلى كتابه الذي ينقسم ثلاثة أقسام ، فلسنى ، وسياسى ، ودينى . أما القدماء فقد نظروا إليه من الجانب الفلسنى

<sup>(</sup>۱) مع أن ريفو فى كتابه تاريخ الفلسفة قد ألفه عام ١٩٤٨ إلا أنه يؤثر أن يجعل النار محور فلسفة هرقليطس ، ولا يرى تعارضا بينه وبين زينوفان بل يراه مكملا وامتدادا له .

وحده ، بل من الجانب الطبيعى فى تفسير أصل العالم . ولعلهم رأوا أن ذلك الجانب هو أبرز جوانبه . على حين أن المحدثين \_ بعد النظر إلى المقطوعات الباقية من كتابه وهى لا تكنى فى الحسكم عليه حكما صحيحا كاملا — أولوا فلسفته تأويلا جديدا .

### حياته :

[04] نشأ هرقليطس Herakleitos في مدينة إفيسوس [04] إحدى المدن الأيونية الاثنتي عشرة . وقد أسسها المستعمرون من الإغريق حول عام 1000 م ، وازدهرت من الاشتغال بالتجارة ، وزادت شهرتها بعد قضاء الفرس على ملطية عام 202 . وانصلت المدينة بالحضارات الشرقية و بخاصة البابلية ، واتخذوا أرطميس Artemis إلهة لهم ، وهي ربة الخصب والتناسل والأمومة ، وأفاموا لها معبدا جدد عدة مرات آخرها عام 020 ، واشترك الملك قارون في بنائه ، حتى أضحى أبهى معابد اليونان ، وعد من جملة العجائب السبم .

وكان هرقليطس (١) يشغل منصب الكاهن الأعظم في هذا المعبد ، ويسمى هذا المنصب باسيليوس Basileus ولسنا نعرف ماهية المنصب على وجه التحقيق ، ولكنه كان وراثيا في أسرته ، ويخول لصاحبه منزلة وشرفا ، مم تنازل هرقليطس عنه لأخيه ، واعتزل في الجبل زاهدا يأكل الحشائش .

أما نسبه فهو ابن بليسون أو بلوسون (٢٠) Blyson, Bloson وجده أندروكليس الذي ينتسب إلى كودرس مؤسس مدينة إفيسوس. وظل الملك محصورا في أسرته زمنا طويلا. ولعل هذا يفسر ما أثر عنه من تكبر على أفرانه.

<sup>(</sup>١) حياة هرقليطس مستقاة عن ديوجين لايرتوس والرواة المتأخرين ، وصحتها التاريخية موضع شك .

<sup>(</sup>٢) يرجح برنت كتابة الاسم بلوسون ليكون قريبامن الرسم الأيونى .

وليس مولده أو وفاته معروفا ، ولكنه زها عام ٥٠٠ ق . م ، بعد فيثاغورس وزينوفان حيث يشير إليهما فى شعره ، ويروى عن فيثاغورس أنه سمع كلبا يعوى فعرف فيه صوت صديق له ؛ وقبل بارمنيدس الذى يشير إليه بدوره . ويحدد ديوجين لاير توس وقت ازدهاره فى الاوليمبياد التاسع والستين أى بين عامى ٤٠٥ ، ١٠٥ ق . م . فى حكم دارا الأول ، الذى امتد حكمه من عام ٥٢١ إلى ٥٨٥ ق . م . وقيل إن دارا دعا هرقليطس إلى الإقامة فى بلاطه ، غير أنه رفض الدعوة ، وكتب إليه يقول : « إننى أرهب المظاهر ، فأرجو قبول عذرى فى التخلف عن الذهاب إلى فارس ، وأنا رجل زاهد أقنع بالقليل ، ولا حاجة لى إلا بما يزود عقلى (١) » .

و يذهب « جومبرز » إلى أن هرقليطس باعتبار أنه كان من الأسرة المالكة كان يطمع فى العرش ، ومع أنه تنازل عن حقوقه لأخيه ، غير أنه كان يتدخل بين حين وآخر فى السياسة وفى حقوق العرش ، وأنه طلب من الأمير ميلانكوماس Melancomas التخلى عن الحكم الذى اغتصبه بغير حق (٢).

ويقال إنه نفض بده من الاشتغال بالسياسة سخطا على دستور إفيسوس ، واعتزل من أجل ذلك فى الجبل . ثم شجع أهل بلده على محار بة الفرس وحثهم عليها قائلا: إن من يطلب النصر فعليه بالصبر على الشهوات وكبح جماح النفس . وهو ينعى على أهل وطنه تخليهم عن هرمودورس حين نفاه دارا من إفيسوس ، مما يدل على روحه الوطنية العالية .

<sup>(</sup>۱) أورد ديوجين لايرتوس خطايين لهرقليطس بتمامهما عند الكلام على سيرته . ويشك برنت في صحتهما، وأكبر الظن أنهما منتحلان .

<sup>(</sup>٢) جومبرز : مفكرو الاغريق ، المجلد الأول . الترجة الانجليزية طبعة ١٩٤٩ ، ص ٦٠ .

و بروی سوتیون أن هرقلیطس أخذ العلم علی زینوفان ، وقد رأینا أن ریفو یقبل هذه الروایة ، ولـکن برنت برفضها علی أساس أن زینوفان ترك أیونیة قبل أن یولد هرقلیطس ، و برجح أنه علم نفسه بنفسه ، فاطلع علی مذاهب الطبیعیین ، وعلی فلسفة فیثاغورس ، وعلی قصیدة زینوفان ، وقیل إنه تعلم علی بدی هیباسوس تلمیذ فیثاغورس ،

# كتابه وأساوبه:

[10] وقيل إنه كتب كتابا واحداً في ثلاثة أجزاء: فسلني وسياسي وديني ، اسمه « في الكل » Peri tu Pantos ، وأنه وهب الكتاب لمعبد أرطميس . وهناك أكثر من عنوان لهذا الكتاب ، مما جعل برنت وفر يمان يشكان في معرفة عنوانه . بل إن تقسيم الكتاب موضع شك أيضا ، و يرجح أنه من عمل الإسكندرانيين أو الشراح الرواقيين .

وقد اشتهر أسلوب الكتاب بالغموض حتى أصبح يضرب به المثل ، بل لقد أطلق المتأخرون على هرقليطس بسبب ذلك اسم «الغامض» أو «المظلم» ho skoteinos . واختلف القدماء والمحدثون في تعليل هذا الغموض .

فذهب ثاوفراسطس إلى أن اضطراب الكتاب وتناقضه إنما جاء من اختلال عقل صاحبه . ونسب أرسطو صعوبة الكتاب إلى الخطأ في وضع علامات الترقيم .

و يقول «برنت» إن العصر الذي عاش فيه هرقليطس وما ساده من حروبكان يقتضى اتباع ذلك الأسلوب . كما أن النهضة الدينية الجديدة جعلت نغمة سائر أقطاب الفكر توقع على قيثارة الدين والتنبؤ ، كما هي الحال في بندار . هــذا إلى أن العصر

كان يمتاز بظهور الشخصيات الفردية البارزة ، ومن شأن الفردية العزلة ، وهذا ما فعله هرقليطس (١) وفي ذلك يقول في الفقرة ٨: إذا عنى الناس بالبحث عن الذهب فقد يجدونه؛ وإذا انصرفوا عن البحث عنه فعليهم أن يقنعوا بالقش ـ ٥١ .

ويفسر « زلار » غموضه بأنه كان عيق الرأى جاد الفكر شديد الازدراء لأعمال معاصريه وآرائهم ، فآثر العزلة واختط طريقا مستقلا في التفكير. ثم أودع فلسفته كتابا موجز العبارة أشبه بالأمثال القصيرة ، وهذا الإيجاز هو سر الغموض ، وهو الذي أكسبه اسم الغامض . وكان يرى أن هذا الأسلوب أجدر بكرامة صاحبه وأدل على الصورة الصادقة لأفكاره ، لأن العقل يهتدى بالبصيرة أكثر مما يستدل بالمعانى ، و يصدق بالتركيب لابالتحليل .

ويرى « ييجر » أن هرقليطس ابتكر أسلوبا فلسفيا جديدا عظيم الأثر من حيث إنه قاطع في معناه ساطع في عبارته . ولم يبق من الكتاب إلا بعض الفقرات ، فإما أن يكون الكتاب كله كان مكتو با على هذا النحو ، وإما أنه كان زاخرا بالحكم القصيرة فاقتبسها المتأخرون واكتفوا بها . وبحن نجد مثل ذلك في حكم أبقراط ولكنها لانبلغ أصالة هرقليطس ، ولعل جامع أمثال أبقراط قد احتذى حذو هرقليطس . وكانت الحكمة القديمة مأثورة في الشعر و مخاصة في قصيدة « الأعمال والأيام » لهزيود .

وذهبت «كاثلين فريمان» إلى أن غموض هرقليطس يرجع إلى أسلوبه لا إلى عجز القراء عن الفهم ، وأنه قد قصد ذلك حتى لا يتداول الكتاب إلا أهل الرأى ولا

<sup>(</sup>١) ولكننا نلاحظ أن هرقليطس هو الوحيد من قدماء الفلاسفة الذى آثر حياة العزلة ، على العكس من ذلك يمتاز فلاسفة اليونان باتصالهم بالحياة العامة ومشاركتهم لها وتأثيرهم فيها، ومن أجل ذلك لا يصلح تفسير برنت .

يقع فى يد الجمهور والعامة ، كما اتهموا سولون فى زمانه بأنه كتب شرائمه غامضة حتى يعجز القضاة عن العمل. و يحكى أن أور بيدس أعار الكتاب لسقراط ثم سأله رأيه فقال: مافهمته عظيم ، وكذلك مالم أفهمه. هذا إلى أن هرقليطس لاعتقاده فى بلادة العامة وغبائهم أراد أن يلفت أنظارهم بهذه الأقوال المتناقضة التى تهدف إلى إيقاظ الأذهان أكثر من معرفة الحقيقة.

وقد بقيت عدة فقرات من كتابه ننقلها عن ترقيم برنت وترجمته . مع العلم أن كل مؤرخ يؤثر ترجمة خاصة .

### النصوص :

[ ٦١ ] ( ١ – ٥٠ ) (١) من الحكمة ألا تصغوا إلى بل إلى كلمى ، وأن تقولوا بأن جميع الأشياء واحدة .

- ( ٧ ١ ) ومع أن هدذه المحكمة Logos أزلية ، إلا أن الناس يعجزون عن فهمها عند سماعها ، كا نهم يسمعونها لأول مرة . ذلك أن الأشياء ولو أنها تجرى مطابقة لهذه المحكمة ، إلا أن الناس يبدون كأنه لا تجربة لهم بالأشياء ، عندما يصنفون الأسماء والأفعال ، كما أفعل ذلك في تفسير الأشياء حسب طبيعتها ونوعها . وهناك من الناس من لا يشعرون بما يفعلون وهم نيام .
- ( ٣ ـ ٣٤ ) حين يسمع المجانين فهم كالصم ؛ ومنهم من يشهد عليهم القول بالغيبة وهم وجود .
- ( ٤-٧٠٧ ) العيون والآذان شهود سيئة للإنسان إذا كانت نفوسهم تفهم دون ألسنتهم .
- ( ٥ ١٧ ) لا يفهم كثير من الناس هــذه الأمور التي تقع عيونهم عليها ، ولا

<sup>(</sup>١) الرقم السكبير يدل على ترقيم برنت ؟ والصغير يدل على ترقيم فريمان .

يلحظونها حين ميعلمونها ، ولو أنهم يظنون غير ذلك .

- ( ٦ ١٩ ) الذين لا يعرفون كيف يسمعون ولاكيف يتكلمون .
- ( ٧ ١٨ ) إذا لم تتوقع مالا يتوقع فلن تجده ، لأنه صعب وبشق على البحث .
- ( ٨ ٢٣ ) ينقب الباحث عن الذهب في الأرض كثيرا، ولا يجد إلا القليل .
  - ( ١ ١٢٣ ) تحب الطبيعة أن تختفي .
- ( \ \ ٩٣-) إن الإله صاحب المعجزة فى دلفى ، لا يتــكلم ، ولا يُخفى مراميه ، ولــكنه يرمز .
- (۲۱–۱۲) إن الكاهنة Sibyl (۱) صاحبة اللسان الذى يهذى فتنطق بكلام جاد غير مزوق أو منمق ، تسمع الناس صوتها أكثر من ألف عام ، فضل الإله الذى يوحى إلها .
  - (۱۳ ــ٥٥) إنى لأمتدح كثيرا ما يرى ، ويسمع ، ويحفظ .
    - ( ٤ ﴿ ) .... يؤيد حجته بشواهد كاذبة .
      - (١٠١-١٥) العين أصدق خبرا من الأذن.
- ( ١٦ ٠٤) كثرة الحفظ لانعلم الحكمة ،وإلا لنعلم هزيود أو فيثاغورس،وكذلك زينوفان وهيكاتايوس .
- (۱۲۹–۱۷) لقد زاول فيثاغورس بن منيسارخوس البحث أكثر من غيره ، ثم تخير مما اطلع عليه حكمة جمعها ونسبها إلى نفسه . وهذه صناعة لا ضرر منها .
- (١٠٨-١٨) لم أجد أحداً بمن سمعت مقالاتهم يذهب إلى أن الحكمة منفصلة عن جميع الأشياء .
- ( 19-13) الحكمة شيء واحد . إنها معرفة ما به تتحرك جميع الأشياء في جميع الأشياء .
- ( ٢- ٣٠ ) هذا العالم Kosmos (٢) ، وهو واحد للجميع، لم يخلقه إله أو بشر ،

<sup>(</sup>١) في الأساطير اليونانية أن كاهنة دلني كانت تنلقي الوحي عن زيوس .

<sup>(</sup>٢) يترجمها برنت «العالم» وقد ناقش مدلولهاوذكر أنهالاً تدل على النظام order فقط، ==

ولكنه كان منذ الأبد ، وهو كائن ، وسوف يوجد إلى الأزل ، إنه النار ، التي تشتعل يحساب metra ( يمقياس ـ بنسبة ) وتخبو بحساب .

( ۲۱–۳۱) وهذه هي الصور التي تتحول إليها النار: أولا البحر، ثم نصف البحر أرض ؛ ونصفه الآخر أعاصير [ أو ينابيع prester .... (١)

( ۲۲ ـ . . . ) هناك تبادل بين النار وبين جميع الأشياء كالتبادل بين السلع والنهب، أو الذهب والسلع .

(٣٦-٢٣) وتصبح الأرض بحرا ، وذلك طبقا انفس القانون الذي تحولت إليه الأرض من قبل .

(٧٦-٢٥) الناز تحيا بموت الأرض ؛ والهواء يحيا بموت النار؛ والماء يحيا بموت الهواء ؛ والأرض تحيا بموت الماء .

(٢٦-٢٦) عندما تغلو النار على جميع الأشياء فإنها سوف تحكم عليها وتدينها . (٢٧-٢٧) كيف يختفي الإنسان مما لا يسكن أبداً ؟

(٢٨-٦٨) البرق [ أى النار ] يحرك العالم [ جميع الأشياء ] .

( • ٣- ١٣٠) الدب (٢) عبارة عن حدود الصباح والمساء ،وفى مقابل الدب حدود أنوار زيوس رب الساء الصافية .

( ۱ هـ ۹۹ ) لو لم تكن الشمسموجودة لسادالليل،لأن النجوم تستمد ضوءهامنها

<sup>=</sup> حتى تستقيم مع فـكرة النار فيما بعد . ويقول إن استعمال اللفظة في هذا المعنى فيثاغورى ــ أما كاثلين فريمان ، فقد ترجمت اللفظة « العالم المنظم » فجمعت بين الدلالتين ·

<sup>(</sup>۱) هذه الفقرة بجزأة عند برنت إلى رقم ۲۳،۲۱ ــ وعند فريمان في رقم ۳۱.أما عن ترجمة «برستير» فقد اختلف في ترجمتها عن اليونانية، وناقشها برنت مناقشة طويله ص ۱٤٩ عند الـكلام عن الآثار الجوية في فلسفة هرقليطس ، ورجع أنها تعنى الهواء الساخن ، Whirlwind كا ترجمها فريمان .

<sup>(</sup>٢) يريد بالدب: مجموعة النجوم المعروفة بهذا الاسم .

- ( ۲۲ ـ ۲ ) تنجدد الشمس كل يوم
- ( ٣٨-٣٣ ) تنبأ طاليس بكسوف الشمس [ فريمان : طاليس أول من محث في علم الفلك ] .
  - (٤٣٤-١٠٠) [ الشمس علة تغير الفصول ] (١) التي تنتج كل شيء .
- ( ٣٥–٥٧ ) هزيود معلم كثير من الناس ، [ الذين اعتقــدوا أنه يعرف أمورا كثيرة ] (٢) مع أنه لم يفهم الليل والنهار : إذ أنهما شيء واحد (٣)
- ( ٣٦–٣٦) الله هو النهار والليل ، الشتاء والصيف ، الحرب والسلم ، الشبع والجوع ، ولكنه يتخذ أشكالا مختلفة كالنار التي امتزجت بالتوابل سماها كل شخص حسب طعمها [فريمان : إذا امتزجت بدخان البخورسماها كل شخص حسب مزاجه] (٤) ( ٣٧–٧) لو تحول كل شيء إلى دخان ، لميزته الأنوف .
- ( ۱۹۸–۹۸ ) تشم الأرواح فى هادس (الجحيم Hades) [ فريمان: للأرواح حاسة الشم فى الجحيم ] .
- (٣٩-٣٩) الأشياء الباردة تصير حارة ، والحارة تصير باردة ، ويجف الرطب ، ويصبح الجاف رطبا .
  - ( + ٤ ٩١ ) إنها تفرق وتجمع ؛ ونزيد وتنقص .
- (١٤٣-٤٢) لا يمكنك أن تنزل مرتين فى النهر نفسه ، لأن مياهاً جـديدة تغمرك باستمرار . [ فريمان : ليس من الممكن أن تنزل مرتين فى النهر نفسه ، لأنها تتفرق وتتجمع ثانية ، وتقترب وتنفصل ] .
- ( ٣٤ ) أخطأ هوميروس فى قوله : « لو أن التنازعزال من الآلهة والبشر » ولكنه لم ينظر إلى أنه كان يدعو إلى هلاك العالم ، فلو استجيب دعاؤه لذهبت جميع الأشياء ...
- ( ٤ ﴾ ٣-٥ ) الحرب ملك وأب كل ثىء ، وهي الق جعات بعض الأشياء آلهـة

<sup>(</sup>١) زيادة عن فريمان (٢) إضافة عند برنت (٣) يذهب هزيود في قصيدته أنساب الآلهة إلى أن النهار ابن الليل . (٤) ترجمة فريمان أصح وتؤيدها الفقرة التالية .

وبعضها الآخر بشراً ، وبعضها أحراراً وبعضها عبيدا .

( 6 ع- 10 ) يجهل الناس كيف يكون الثىء مختلفا ومتفقا مع نفسه ، فالائتلاف harmonia يقوم على الشد والجذب بين الأضداد ،كالحال في القوس والقيثارة .

( ٦٦ ) الضد هو الخير لنا.

(٧٤-٤٧) الائتلاف الخفي أفضل من الظاهر.

( ٨ ٤٧-٤٨ ) لا يجب أن نفكر في عظائم الأمور كيفها اتفق .

( **٩ ٤ ـ ٣٥ ) من يعشق الح**كمة فلا بد أن يبحث فى أمور كثيرة <sup>(١)</sup> .

( • ۵–٥٩ ) طريق القصار فى تنظيف الأقمشة مستقيما أومتعرجا فهو طريقواحد ( • ۵ – ٥٩ ) تؤثر الحمير التبن على الذهب.

( \ ٥ ا \_ ٤ ) تبتهج الثيران حين ترعى الكشنى (٢) [فريمان : إذا كانت السعادة في اللذات الحسية ، فيجب أن نسمى الثيران سعداء حين يرعون الكشنى ] .

(٣١ – ٣١) أنقى ماء وأنجسه ماء البحر ، يشر به السمك فيحيا به ، ولا يمكن أن يشربه الإنسان بل يهلكه .

(٣٥-٥٣) يتمرغ الحنازير في الوحل ، والدواجن في التراب [ فريمان : لاتلعب في الطين. تحب الحنازير أن تتمرغ في الطين ولا تستحم في الماء ] [ ٣٧ : تستحم الحنازير في التراب أو الرماد ]

( ٤٥-١٣) ·· بلعب في الوحل ·

( ١١-٥٥ ) تساق الأغنام إلى المرعى بالضرب.

· ٤0 = ( 07)

( ۵۷ ) الصحة والمرض واحد .

( ٨٥–٨٥ ) الأطباء الذين يقطعون جسم المريض ويحرقونه ويضمدونه يتناولون أجرا على ذلك لا يستحقونه [ فريمان : لأنهم يحدثون نفس الآلام كالمرض ] .

<sup>(</sup>١) هذا شبيه بالمثل العربي : من طلب المعالى سهر الليالي .

<sup>(</sup>٢) نبات مر الطعم .

- ( ٥٩ ) الزوجان كل ولا كل ، يرسمان معا وأحدها تحت الآخر ، مؤتلفان ومتنافران . الواحد يتكون من جميع الأشياء ، وتخرج جميع الأشياء من الواحد .
- . ( ٣-٣- ) لم يكن الناسليعرفوا اسمالعدالة لو لم توجد هذه الأشياء [ فريمان : أى الأضداد ] .
- (١٠٢-٣١) جميع الأشياء بالنسبة إلى الإله جميلة وحق وعدل. ولكن الناس يعدون بعض الأشياء ظلم وبعضها الآخر عدل.
- ( ۲۲ ــ ۸۰) يجب أن نعرف أن الحرب عامة لكل شيء وأن التنازع عدل ، وأن جميع الأشياء تكون وتفسد بالتنازع [ فريمان : والضرورة ] .
  - ( ٤٧-٦٤ )كل ما نراه ونحن أيقاظ موت ، كما أن كل ما ثراه فى النوم ناهم .
    - ( ٧٥-٣٥ ) الحكيم فقط واحد ، إنه يرغب أن يسمى زيوس ولا يرغب .
      - ( ٢٦-٨٦ ) القوس (١) تسمى الحياة ، ولكن فعلها موت .
- ( ٦٧-٦٧ ) الحالدون فانون ، والفانون خالدون ، وأحدهما يعيش بموت الآخر ، ويموت عياة الآخر .
- ( ٧٧-٦٨ ) موت الأنفس أن يصبح ماء ، وموت الماء أن يصبح أرضا . ولكن الماء يأتى من الأرض ، والنفس من الماء .
  - ( ٦٠-٦٩ ) الطريق إلى فوق وإلى أسفل واحد ونفس الطريق .
    - (١٠٣-٧٠) البدء والنهاية فى محيط الدائرة واحد .
- ( ٧١-٧١ ) لن تجد حدود النفسإذا بحثت عنها فى أى جهة من الجهات ، ومهما يكن عمق المقياس Logos [ فريمان : لن تجد فى طريقك حدود النفس حتى إذا سرت إلى آخر الطريق ، لأن قانونها Logos شديد العمق ] .
- ( ٧٢-٧٢ ) سعادة الأنفس أن تصبحرطبة [فريمان : سعادة الأنفس ، أو بالأحرى موتها ، أن تصبح رطبة . ونحن نحيا بموت الأنفس ، وهي تحيا بموتنا ]

<sup>(</sup>۱) القوس باليونانية Bios وكذلك ، الحياة ، مع اختلاف علامة المدعلى حرفى الحركة (بيوس القوس ، بيس الحياة ) والمقصود أن القيثارة لا تدب فيها الحياة بغيرالقوس ، ولكن كثرة فعلها يهلك القيثارة .

(۱۱۷۳–۷۳) حين يشرب الرجل الحمر يقوده صبى أمرد ، ولا يعرفي أين يذهب ، وتكون نفسه رطبة ..

(٧٤-٧٦-١٨) النفس الجافة أحكم وأفضل.

( ٧٧-٧٧ ) يشعل الإنسان النور لنفسه ليلاحين يموت ولا يزال حيا . والنائم الذي انطفأت رؤيته ، يستضىء من الميت . أما المستيقظ فيستنير بالنائم [ فريمان : يشعل الإنسان النور ليلا إذ ينطفىء بصره . ويشبه وهو حى النائم كالميت ، ويشبه وهو يقظ النائم ] .

( ٨٨-٧٨ ) ما يوجد فينا شيء واحد : حياة وموت ، يقظة ونوم يرصغر وكبر ، فالأولى [ من الأضداد ] تتحول ونصبح الأخيرة ، والأخيرة تصبح الأولى .

( ٧٩-٧٩ ) الزمان طفل يلعب بالهواء ، والقوة الملكية في يد الطفل .

(۱۰۱–۸۰) بحثت فی نفسی .

( ١٨٩ ـ ١٤٩ ) إننا ننزل ولا ننزل النهر الواحد ، إننا نكون ولا نكون .

( ١٨٢ - ٨٤ ) من الشاق أن تعمل لأسياد بالذات وأن يحركم منهم [ فريمان : من الشاق لهذه نفسها أى العناصر المكونة لبدن الإنسان \_ أن تعمل وتطيع ] .

( ١٨٤ ـ ١٨٨) السكون من التغير [ إضافة عند فريمان . النار العنصرية في جسم الإنسان ] .

(٤٨–١٢٥) حتى الشراب الممزوج (١) Kykeon ينفصل إذا لم يحرك .

( ٨٥\_٩٩ ) الأجدر أن تطرح الجثث حتى لا تتلوث .

وراءهم أبناء يلقون مصيرهم بدورهم .

( ٨٩-٨٧ ) قد يصبح الرجل جدا في ثلاثين عاما .

( ١٩٩١ ـ ١١٣) الفكر مشترك للجميع . [ فريمان : ملكة التفكير مشتركة للجميع ] .

- ( ٩ ٩ ب ١١٤) إذا تكلم الناس بالعقل فيجب أن يتمسكوا بما هو مشترك للجميع ، كما تتمسك المدينة بالقانون Nomos ، بل يجب أن يكون تمسكهم أشد . لأن جميع قوانين البشر مستمدة من قانون واحد ، إلهى ، يحكم كما يشاء ، ويشمل كل شيء ، بل أكثر .
- ( ٣ ٩ ) ينبغى إذن أن يتبع الإنسان ما هو مشترك [ للجميع ـ أى القانون العام ] . ومع أن كلق Logos عامة إلا أن معظم الناس يعيشون وكأن لكل واحد حكمته الحاصة .
  - ( ٩٣ \_ ) إنهم يتباعدون عما يخالطونه باستمرار .
  - ( ٧٤-٩٤ ) لا يجبِ أن نعمل ونشكلم كأننا نيام .
- ( ٩٥-٩٥ ) للا يقاظ عالم مشترك [للجميع]، ولكن النائم ينعطف على نفسه فى عالمه الحاص.
  - ( ٧٨-٩٦ ) طريق الإنسان يخلو من الحكمة ، وهي طريق الإله .
- ( ٧٩-٩٧ ) يسمى الإنسان طفلا بالنسبة إلى الإله ، كما هى الحال فى الطفل بالنسبة إلى الإنسان .
- (٨٧-٩٩-٨٣) أحمَم الناس كالقرد بالنسبة إلى الإله ، كما أن أَجمل القرود قبيح بالإضافة إلى الإنسان (١) .
- ( • \ ٤٤) يجب أن يحارب الناس من أجل قانونهم Nomos ، كما يدافعون عن أسوار مدينتهم .
  - (١٠١-١٠) كلما كان الموت أعظم كان النصيب أكبر.
  - (٢٠١٠) يمجد الآلهة والبشر أولئك الذين يموتون في الحرب .
  - (٣٠١٠٣) الحاجة إلى الحد من الإفراط ، أكثر من إطفاء بيت يجترق .
- (ع 1 ١١١- ١١) ليس من الخير أن يحصل الإنسان علي كل مايرغب . المرض مطية الصحة والسعادة ، والجوع سبيل إلى الشبع ، والنعب طريق الراحة .

<sup>(</sup>١) انظر محاورة هبياس الأكبر لأفلاطون حيث يستعير الفكرة نفسها .

(٥٠١-٧٠١ - ٨٥٠) كبح جماح الشهوة عسير ، فإرضاؤها على حساب الروح .

(١٠٨ – ٩٠١ – ٩٥) من الحير إخفاء الطيش [ الجهل ] ولو أن ذلك عسير عند الاسترخاء والسكر .

(۱۱۰) الاستماع إلى نصيحة [ فريمان : طاعة أمر ] رجل واحد قانون Nomos أيضا .

(١١١-١٠٤) ماذا عندهم من عقل أو حكمة ؟ إنهم يتبعون الشعراء ويقتدون بالجمهور، ولم يعلموا أن الأشرار كثيرون والأخيار قليلون. وحق أفضل هؤلاء يؤثرون شيئا واحدا على كل ما عداه: الحجد الحالد [ الشهرة الدائمة ] بين البشر الفانين وينساق الباقون كالأغنام.

Teutamos عاش [ولد] بياس <sup>(۱)</sup> في بريين ، وهو ابن تيتاموس ولد] بياس وقد فاقت شهرته الآخرين . ( ومن أقواله : معظم الناس أشرار ) .

(١٢/ ١-٤٩) [ شخص ] واحد أفضل من عشرة آلاف ، إذا كان أفضلهم .

(١٢١-١٢١) يحسن بأهل إفيسوس أن يشنقوا أنفسهم ، كل رجل بالغ منهم ، وأن يتنازلوا عن مدينتهم للفتيان ، لأنهم نفوا هرمودورس أفضل رجال المدينة ، قائلين : « لن نستبقى أحدا من الفضلاء ، فإن وجد فليذهب إلى آخر وبين آخرين » .

( ٩٧ - ١٩٥) ينبح الكلاب على الأغراب .

(١٦/١٦) الحكيم غير معروف بسبب قلة إيمان الناس . [ فربمان أكثر ماهو إلهى تخطئه المعرفة بسبب عدم الإيمان ] .

(١٧ ١ – ٨٧) يضطرب المجنون عند كل كلة .

التي يتمسكون dekeonta المن المخامهم منزلة لا يعرفون إلا المظاهر بها . ومع ذلك فإن الحكاذب وشاهد الزور سينالان جزاءهما .

(٤٧-١٩) يجب أن يطرد هوميروس من سجل الشعراء وأن يضرب ، وكذلك أرخيلوخوس Archilochos .

(١٢٠ ) اليوم كالغد .

<sup>(</sup>١) أحد الحكماء السبعة .

(١٢١\_١٩٩) مصير الإنسان رهن بأخلاقه .

(٧٧-١٢٢) عندما يموت الإنسان يجد أشياء لم يكن يتوقعها ولو في الأحلام.

(٣٣١٦٣٣) [عندما يكون الإله هناك] تنهض [الأرواح فى الجحيم] وتقوم على حراسة الأحياء والموتى .

Maenads (۱۲ – ۱۲) الهائمون ليلا، السحرة، عبدة باخوس، الميناديات (۱۳ هـ) الهائمون ليلا، السحرة والمريدون [ الصوفية ] . . . .

( ١٤٥٥-١٢٥ ) الأسرار التي يتبعها الناس ليست مقدسة .

(١٣٦ – ١٢٨) وإنهم [أى الهلينيون] ليعبدون هذه الصور [تماثيل الآلهة] كما لوكانوا يتحدثون إلى بيوتهم ، وهم لا يعرفون ما الآلهة أو الأبطال [فريمان: يعبد الإغريق أصنام الآلهة التى لا تسمع كأنها تسمع ، ولا تعطى كما أنها لا تسأل].

(۱۲۷–۱۰۷) لو لم يكن احتفالهم بعيد الإله ديونيسوس حيث يترنمون بالنشيد الفاللي Phalic hymn المخجل (۲۲) ، ما كان في مسلكهم ما يخجل . ومع ذلك فإن «هادس » يشبه ديونيسوس الذي يحتفلون به بأنواع من الجنون والهذيان .

(١٢٩ ـ - ١٢٠ ـ - ١٢٠) يطهرون أنفسهم بأن يلطخوا أنفسهم بالدم ، كما لو لطخ المرء نفسه بالطين ليغتسل من الحطين . ولو شوهد يفعل ذلك لقيل عنه مجنون .

## ترتيب النصوص:

[٦٢] انتزع «دیلز» هذه النصوص من کتب الرواة وأصحاب السیر القدماء، کا فعل فی نصوص السکثیرین من الفلاسفة. وقد تعرض لترجمة هذه النصوص، ودراستها، وترتیبها، و بیان الصحیح والمنتحل فیها کثیر من الباحثین أخیرا. واعتمد « برنت » تر تیب النصوص الذی ذهب إلیه « بای و وتر » Bywater ،

<sup>(</sup>١) النساء من عباد باخو س إله الخر \_ والقصود هم أتباع النحلة الأورفية أصحاب الأسرار .

<sup>(</sup>٢) نشيد لعضو التناسل الذكر .

ولم يرض عن ترتيب دياز . وتبعت « فريمان » ترتيب دياز ، ونقلت النصوص بأرقام مختلفة عن أرقام برنت . و يرجع الخلاف في الترتيب إلى جمع النصوص بالنسبة إلى الموضوعات . وقد رأينا أن نضع رقم برنت و إلى جانبه رقم فريمان ، مع العلم أن نصوص فريمان تبلغ ١٣٩ ، وهناك نصوص جاءت عند برنت وغير موجودة عند فريمان .

وقد نسأل أهذه عبارات هرقليطس أم تناولها الرواة بالتغيير ؟ ذلك أن الكتاب الأصلى مفقود ، مع أنه كان متداولا في زمانه ، ومعروفاً للمشتغلين بالفلسفة . ومن العسير أن نعرف أي هذه العبارات كانت في أول الكتاب ، وأيها كانت في آخره . ولكننا نستطيع أن نثق في أن العبارات كا وردت هي لغة هرقليطس بحروفها ، لأن الرواة المتأخرين مثل ديوجين لايرتوس كانوا يجدون صعو بة في شرح أفكاره فأوردوا النصوص بذاتها ، ونقلوا من الكتاب الأجزاء التي تتصل بالنظريات التي يعرضونها ، فعزلوا بذلك أقاويله في العلم الطبيعي أو الحكمة أو الدين أو السياسة ، وهكذا .

وكانت النزعة الفنية ظاهرة في أسلوب هرقليطس من جهة إيثار الإيجاز والحكمة والرمز والمقابلة ، وقد يمكن أن يفهم المعنى الذي يرمى إليه من الاطلاع على عباراته نفسها في اليونانية ، لأن نقلها يذهب بالمعنى الدقيق المقصود ، كما يعز على الشرح ، واذلك ينصح كثير من المؤرخين مثل زلار و برنت وفريمان بالرجوع إلى الأصل ، ومخاصة لاختلاف التراجم . وهذا «بيجر» يترجم النص ترجمة جديدة حين يتحدث عن هرقليطس ، لأن ترجمة غيره لا ترضيه . وكذلك فعل كورنفورد في كتابه الأخير همادى و الحكمة » فهو يترجم النص ترجمة محالفة ، مع وضع العبارة اليونانية .

وعلى الرغم من غموض هرقليطس وصعوبة أسلوبه أو فلسفته ، فقد كان معروفا في الزمن القديم ، عارضه بارمنيدس، وتعرض له أفلاطون بأسلوبه الساخر في محاورتي أقراطيلوس وتيتياتوس ، وعرضه أرسطو في كتاب مابعد الطبيعة . وفهم عنه أفلاطون مذهبه في التغير المتصل وأنه مبدأ الأشياء ، وفهم عنه النسبية في المعرفة . أما أرسطو فجعله من الطبيعيين وتحدث عن مذهبه في النار . على حين أن الرواقيين أخذوا مذهبه في القانون وفي الاحتراق العام . فإذا كنا مع المحدثين رأينا كل مؤرخ يؤول فلسفته على هواه ، فبعضهم يقف عند القدماء و يجعله من الطبيعيين الأولين ، و بعضهم الآخر يفسره تفسيرا جديدا . وسوف نحاول فهم هرقليطس من جملة النصوص التي بقيت ما استطعنا إلى ذلك سيلا .

## موقفه من السابقين :

[ ٦٠] وكان هرقليطس بعرف السابقين عليه معرفة وثيقة ، قرأ لهم ، واطلع على آرائهم ومذاهبهم ، ونقدهم جميعا ، ولم يسلم من لسانه إلا بياس حكيم بريبن (١١٣) (١) ، ولعل ذلك يرجع إلى اتفاقهما في الرأى ، إذ كلاها كان يحتقر الناس ويرى معظمهم أشراراً .

وقد أشار إلى الشعراء و إلى رجال الدين و إلى الفلاسفة من جهة أثرهم فى تعليم الناس . فحمل على الشعراء حملة شعواء ، وقال عن هوميروس: إنه يستحق الضرب الناس . فحمل على الشعراء حملة شعواء ، وقال عن هوميروس: إنه يستحق الضرب . كل الناس بشعره (٣٥) . كل

<sup>(</sup>١) الأرقام التي نثبتها تثير إلى نص هرقليطس .

ذلك لأن الشعراء يأخذون بالظن ولاينفذون إلى الحقيقة الباطنة .

ولما كان أثر رجال الدين في الناس عظيا ، فقد هاجمهم هرقليطس بشدة ، دون تمييز بين نحلة وأخرى، ولكنه يخص أتباع ديونيسوس وأصحاب العبادة السرية بنصيب أوفر ، ويسميهم السحرة ويصف أسرارهم بأنها غير مقدسة (١٧٤ ـ ١٧٥) وطعن كذلك في هذه الاحتفالات التي بخرج فيها الشعب عن وقاره في عيد الإله ديونيسوس، ويبدو أنهم كانوا يرتكبون فيها كثيرا من المخازى باسم الدين (١٢٧). وهو ينعى على الناس عبادة الأصنام التي لانسمع ولا تتكلم (١٢٦) ، كا يسخر من الطهارة التي تؤدى إلى التلطيخ لا إلى التطهير (١٢٩) .

ولم يسلم الفلاسفة من نقده اللاذع ، على أساس أنهم يحفظون أشياء كثيرة يعلمونها لغيرهم دون أن يفهموها . وضرب مثلا بفيثاغورس وزينوفان وهيكاتايوس (١٦) . فهؤلاء ليسوا حكاء بمعنى الكلمة ، إذ الحكيم هو الذى يبحث فى أشياء كثيرة (٤٩) ، حتى يصل إلى معرفة قانون الأشياء Logos ، ذلك القانون الذى لم يعرفه أحد ، اللهم إلا هرقليطس وحده .

وقد وصف الجمهور، أى المتعلمين عن الشعراء ورجال الدين والفلاسفة، بأشد الصفات احتقارا. فهم لا يفهمون الأمور التي تقع عيونهم عليها (٥) وليس عندهم عقل أو حكمة، بل يتبعون الشعراء ويسايرون العامة، وينساقون وراء المشهورين كالأغنام (١١١)، وأن فرداً واحداً إذا كان حكيا فاضلا فهو أفضل من آلاف (١١٣). ويبدو أن هرقليطس كان ساخطا على أهل مدينته جميعا بسبب ضعفهم السياسي، ولأنهم نفوا هره ودورس \_ وهو أفضلهم \_ من المدينة (١١٤).

فإذا كان هذا هو شأن الجمهور الذي ينساق وراء شهواته ، ولا يكبح جماح نفسه،

و يأخذ الأمور بالظواهر فقط ،و يساق كالأغنام من الشعراء ورجال الدين والفلاسفة، وكان هؤلاء أيضا بعيدين عن طريق الحكمة ، فأين هو هـذا الطريق ؟ وما هى الحكمة ؟ ومن هو الحكيم ؟

الكلمة -القانون:

[٦٤] يفتتح هرقليطس كتابه بأن يطلب من الناس سماع «السكلمة» ، لا إلى ألفاظه هو ، إذ الحكمة تدل على أن جميع الأشياء واحدة . كيف يتفق ذلك النقد الشديد الذي وجهه إلى سائر الحـكاء والشعراء مع طلبه الاستماع إلى «كلته» . وقد بادر فقال إن هذه الكلمة ليست كلمة ، إنما هي كلة أزليه ، صادقة على الدوام ، هي الحق مطلب جميع الحكماء،ولكن الناس يعجزون عن فهمها لأنهم يأخذون بالظاهر. وهنا يزعم هرقليطس أنه قد عرف «الكلمة» ، لاعن طريق السمع ، بل عن طريق الإلهام .من أجل ذلك كانت لغته أشبه بلغة نبي أو رسول يريد أن يوقظ الناسمن سباتهم (٢). وكان معروفاً عند اليونانيين أن الكهنة في دلغي يتصلون بالآلهة ويعرفون الحاضر والمستقبل عن طريق الوحى ، ووافقهم هرقليطس ، ولاغرو فقد كان كاهنا في معبد أرطميس ، فقال إن الإله في دلني لا يصرح بل يرمز (١١) ، وأن الكاهنة تنطق بالحق بفضل الوحى الإلهي (١٢) . ولم يكن هرقليطس الوحيد من بين فلاسفة اليونانيين الذي النمس هذا الطريق لمعرفة الحق ، فالمأثور عن سقراط أنه كان يغيب عن وعيه يستمع إلى هاتف باطن يسمى ديمون Demon . ولكن الجديد عنـــد هرقليطس، وعند سقراط كذلك، أنه لا يريد أن ينساق الناس وراء كلمته انسياقا أعمى ، بل يريد منهم أن يبحثوا هم عنها ، وهم لابد واصلون ، لأنها واحدة .

والكلمة في اليونانية تسمى لوجوس Logos، وقد تطور معناها على مر العصور. واختلف المترجمون في نقلها، فبعضهم يترجمها الكلمة Word مثل برنت و ييجر، و بعضهم يترجمها

الفانون Law مثل فريمان ، و بعضهم يبقيها كما هي فلا ينقلها مثل كورنفورد ، الذي يذهب إلى أن « الكلمة » كانت مألوفة في يختص بالأمور الدينية ، فهذا أرستوفان في تمثيلية الضفادع يقول : « فليصمت وليبتعد كل واحد لا يعرف مثل هذه الكلمات ولا يكون طاهر القلب » . والخطاب موجه إلى فرقة المنشدين ، أي الكورس ، بأن يبتعد كل من يجهل هذه اللغة .

وهناك صلة بين اللفظ والمعنى ، فالمقصود من الكلمة معناها لا حروفها المنطوقة ، ولكن اللفظ والمعنى متلازمان . ثم طلب الفلاسفة المعانى الكلية لأنها أدل على الحقيقة ، كما فعل سقراط . واعتمد التفكير على ربط الألفاظ فى قضايا ، وترتيب القضايا فى أقيسة ، وهذا هو المنطق ، وسمى المنطق Logic من الكلمة اليونانية لوجوس . وقد يكون التفكير عقليا محضا ، وقد يعتمد على شيء آخر غير المقل هو البصيرة . وفى الوقت الذي ظهر فيه هرقليطس كان بارمنيدس يعتمد على العقل وحده Nous ذلك المقل الذي كان أساس المنطق الخالص الذي لا يسمح بالتناقض ، أما هرقليطس فالمقل عنده بصيرة تعتمد على الإلهام و يسميه Phronein ، وهذا العقل يقصر التفكير المستقيم ، أو المقل السليم ، الذي يتصل بالسلوك العقل يعنى فى ذلك العصر التفكير المستقيم ، أو المقل السليم ، الذي يتصل بالسلوك الحلق . واللفظة من هذا الوجه أليق بالمعرفة الدينية والأخلاقية .

وتدل اللوجوس أيضا على معنى سياسى إلى جانب معناها الدينى والأخلاق ، ويتضح ذلك من عبارات هرقليطس المختلفة التى يؤكد فيها اشتراك «الكلمة» بين جميع الناس ( ١٩١ - ٩١ ب - ٩٢ – ٩٥) . وليس الفكر عاماً فقط بل مشترك ، وبذلك يكون هرقليطس أول من فطن إلى الوظيفة الاجماعية والسياسية للكلمة .

ومن هذا الوجه ، نعنى الوجه الاجتماعى العام ، تصبح «الكامة» هى القانون ، ولكن القانون في الدولة Nomos شيء آخر ، بلهذه الكلمة الصادرة عن العقل الذي يسميه البصيرة تشمل القانون السياسي والقانون الإلمي أيضا . ومن أجل ذلك ترجم بعضهم لوجوس بالقانون لهذه الصفة المشتركة .

ولكن إذا كان الأمر كذلك ، وكانت الكلمة مشتركة بين جميع الناس ، فما الذي يعوقهم عن معرفتها ؟ هنا يلجأ هرقليطس إلى الرمز بالنوم واليقظة ، فيحدثنا عن الناس الذين يعيشون وعيونهم مفتوحة ولكنهم كالنيام . أما الأيقاظ فقط فلهم عالمهم المشترك ، على حين يكون للنائم عالمه الخاص . ( ٩٥ ـ ٩٢ ) . وإنمــا يأتى العالم المشترك لأن الناس في يقظة ، على أن تكون هـذه اليقظة حقيقية ، فلا يميش كل إنسان في عالمه الخاص كأنه يحلم . وهناك مصدر آخر للمقل المشترك هو وجوده وجوداً محسوساً ، مو النار (١) . فالنار عند هرقليطس تشمل كل شيء ، وفينا جزء من هـذه النار ، و بسبب ذلك يكون عقلنا جزءاً من العقل الـكلى ، ويستطيع تبعاً لذلك أن يدرك العقل أو القانون الذي يحكم العالم والأشياء . وكانت النحلة الأورفية ، والفيثاغورية بمدها ، تذهب إلى أن المقل البشرى يتلقى الوحى عن الحقائق الأزلية في الأحلام مع النوم ، عندما تتحرر النفس من قيود البدن ، وأخذ أرسطو بتفسير يشبه ذلك . ولكن هرقليطس ينكر هذه السبيل ، لأن النائم قد أُغلق أبواب عالمه على نفسه ، والإنسان لا يتصل بالحقيقة إلا عن طريق الحواس فى حالة اليقظة ، ولو أنه آمن بالوحى واعتقد في معرفة الإِنسان بالمستقبل .

<sup>(</sup>۱) هذا هو تفسيركورنفورد فى كتابه مبادىء الحـكمة س ۱٤٩ ، ولكن كاثلين فريمان سر١١٥ ، ١٤٩ ، ولكن كاثلين فريمان سر١١٦ ، ١١٧ تقول: إن هرقليطس لايتحدث عن اللوجوس أبداكأنه شيء مادى ، فهو حين يصف السكلمة » يقول إنها شيء يمكنأن يعرف أيأنها القانون ، ولو أنه لايفصلها عن النار .

جلة القول الذي يعرف « الكلمة » هو الحكيم ؟ والحكة شيء واحد : إنها معرفة مابه تتحرك جميع الأشياء في جميع الأشياء (١٩) . وليس بلوغ الحكة يسير ا ، بل تحتاج إلى البحث في أمور كثيرة (٤٩) . والحكيم واحد (٩٥) ، وينبغي على الإنسان أن يتبع ما هو مشترك للجميع (٩٢) حتى يصبح حكيما . وعوائق الحكة اتباع الجمهور ، واتباع العقائد القديمة عن الآلهة والتي جاء بها الشعراء ، وإيثار الناس المعيشة في عوالمهم الخاصة ، وأخذ المعرفة عن طريق الحفظ لا عن طريق النظر في النفس والتأمل في داخلها . لذلك كان طريق الإنسان يخلو من الحكمة (٩٦) .

فالحكيم هو الذي يدرك القانون الذي يحكم جميع الأشياء . وقد فصل هر قليطس على القانون في كل ناحية من نواحي العالم ، لأن القوانين الطبيعية والإنسانية مستمدة من القانون الإلمي (٩١) . ويسرى هذا القانون في النار التي تشتعل بمقياس وتخبو بمقياس (٩١) ، وفي هذه الصور التي تتحول النار إليها فتصبح بحراثم أرضاثم أعاصير (٢١) ، وفي هذا التبادل بين النار وبين جميع الأشياء طبقا لنفس القانون أعاصير (٢١) ، وفي هذا التبادل بين النار وبين جميع الأشياء طبقا لنفس القانون الذي تحولت إليه الأرض من قبل (٢٢) . والقانون يحكم هذا العالم الذي نعيش فيه والمركب من الأصداد ومن الائتلاف بينها . والقانون يسود جميع المخلوقات ، فالحير ويثر التبن على الذهب (٥١) ، ويشرب السمك ماء البحر فيحيا به ويهلك الإنسان إذا شر به (٥٢) ، وتساق الأغنام بالضرب (٥٥) . والقانون موجود في أنفسنا ، ويخضع له طريق المعرفة .

# الائتلاف بين الأضداد:

[٦٥] عرضت مشكلة الأضداد للمدرسة الأيونية ، وللفيثاغوريين ، وكان للكل منهم رأى في حلها . فأنكسمندريس بوجه خاص قال بمادة لانهائية تنشأ

عنها الأضداد المختلفة: النار والهواء والماء والأرض، وكيفياتها الأربع: الحار والبارد والرطب واليابس. ففصل بين ذلك « المبدأ » أى المادة الأولى، وبين الأضداد الموجودة فى الواقع، ولم يبين كيف تخرج منها. وذهب فيتاغورس إلى نظرية التناسب أو الائتلاف العددى سواء فى الأشكال أو فى الموسيق، وهو تناسب رياضى بوجه خاص. أما بارمنيدس فسوف يضرب صفحا عن هذه الأضداد المحسوسة، وينكرها، ويبرهن تلميذه زينون على إبطال الكثرة والحركة ببراهين عقلية.

ولكن هرقليطس لا ينكر هذه الأضداد التي تدركها الحواس ، لأن طبيعة العالم مركبة من الأضداد . وقد ضرب لذلك أمثلة كثيرة ابتداء من أعلى الكائنات إلى أدناها . فالله هو المهار والليل ، الشتاء والصيف ، الحرب والسلم ، الشبع والجوع (٣٦) والأشياء الباردة ، تصبح حارة ، والحارة تصير باردة ، ويجف الرطب ، ويصبح الجاف رطبا (٣٩) . وما يوجد فينا فهو شيء واحد : حياة وموت ، يقظة ونوم ، صغر وكبر ، وكل من هذه الأضداد تتحول إلى الأخرى (٧٨) .

ولكن على خلاف الأيونيين والفيثاغوريين الذين التمسوا الوحدة خارج الكثرة وخارج الأضداد ، فإن هرقليطس يجد الوحدة في الأضداد نفسها ، فهى كثيرة وواحدة في آن واحد . فالمرض والصحة واحد (٥٧) والواحد يتكون من جميع الأشياء ، وتخرج جميع الأشياء من الواحد (٥٩) والحكيم واحد ويسمى زيوس (٦٥) . وتنشأهذه الوحدة إمامن التجاور Synapsis ، وهي وحدة ميكانيكية وإما من الائتلاف ديناميكي يختلف عن ذلك الائتلاف الرياضي الذي رأيناه عند فيثاغورس . ويمثل له هرقليطس بالقوس ذلك الائتلاف الرياضي الذي رأيناه عند فيثاغورس . ويمثل له هرقليطس بالقوس

والقيثارة ، فبينهما شد وتجاذب ، والقوس هي علة الحياة . ويجهل الناس كيف يكون الشيء متفقا ومختلفا في آن واحد (٤٥) . فالظاهر لنا هو هده الكثرة ، وهذه الأضداد ، أما الحقيقة فهي الوحدة ، ولكنها خفية لاتدرك بالحواس . ولذلك يقول : «الطبيعة تحب أن تختفي » . وليس من اليسير النفاذ إلى لب هذه الوحدة حتى لو بحث الإنسان كثيرا (١٠) ، مثله في ذلك كالباحث عن الذهب ينقب في الأرض كثيرا ولا يجد إلا القليل (٨) .

وقد فطن أفلاطون إلى أن هرقليطس إلى جانب مذهبه فى التغير المتصل ينشد الوحدة ، فقال فى محاورة السوفسطائى بعد أن بسط مذهب المدرسة الإبلية ما يلى: «ولكن هناك فيلسوف أيونى فى عصر متأخر ، وفيلسوف صقلى ، وحدًا بين الكثرة والوحدة ، وأن الحقيقة تشملهما معا ، وأن الحب والبغض يحفظهما » . والإشارة واضحة ، فالفيلسوف الأيونى هو هرقليطس ، والصقلى هو أنبادقليس . و بذلك واضحة ، فالفيلسوف الأيونى هو هرقليطس ذهب إلى أن الحقيقة واحدة وكثيرة فى كان أفلاطون يعرف أن هرقليطس ذهب إلى أن الحقيقة واحدة وكثيرة فى آن واحد .

ولكن هل هذه الوحدة عقلية منطقية أو طبيعية ؟ .

أجمع القدماء على أن هذه الوحدة طبيعية مادية ، ترجع إلى النار التى يعدها المادة الأولى كا ذهب إلى ذلك الطبيعيون الأولون من المدرسة الملطية ، ولكنهم مجزوا عن تفسير اختلاف الأشياء وتضادها فقال أنكسمندريس «بالظلم» ، وقال هرقليطس إن هذا الاختلاف هو نهاية العدل dikê ، ولولا وجود هذه الأضداد ما عرف الإنسان اسم العدل (٦٠) ، وينبغى أن نعرف أن الحرب عامة لكل شىء ، وأن النازع عدل ، وأن جميع الأشياء تكون وتفسد بالتنازع (٦٢) وهذا التفسير المادى هو الذى يذهب إليه برنت .

أما ييجر فيرى أن لب فلسفة هرقليطس هى «وحدة الأضداد» .ومن قبل ذلك رأى هيجل ، وفلسفته تقوم على المركب من الضد ونقيضه ، أن وحدة هرقليطس وحدة منطقية ، وصرح بأنه تأثر في منطقه بفلسفة هرقليطس .

ولايقف مبدأ وحدة الأضداد على الطبيعة بل على الإنسان وأعماله وحياته كذلك، فيلعب بذلك دوراً أهم من ذلك الذي يلعبه في الطبيعة . ومن جهة أخرى يفسر هرقليطس أعمال الطبيعة باصطلاحات إنسانية تحمل معنى الرمز ، فيقول: « الحرب ملك وأب كل شيء ، وهي التي جعلت بعض الأشياء آلمة و بعضها الآخر بشرا ، و بعضها أحرارا و بعضها عبيدا » (٤٤) وهو إلى ذلك يمجد الحرب والذين يموتون في ساحتها (١٠٠) ، و يحث الناس على الحرب من أجل القوانين كما يحار بون دفاعاً عن استقلالهم (١٠٠) .

فالحرب في نظر هرقليطس هي التجربة الفلسفية الأولى . ويبدو أن تقاعس أهل مدينته عن الحرب دفاعاً عن حريبهم من المستعمرين أثر في نفسه ، وانعكس ذلك في تفكيره حتى سادكل شيء ، وطبقه على مذهبه الفلسني . وليس عند الجمهور شيء أعظم هولا من الحرب ، فضرب بها المثل ، وجعلها أساماً لانقسام العالم إلى آلهة و بشر ، وإلى أحرار وعبيد ؛ ونحن نعلم قيمة هذه النظم الإغريقية التي تقسم العالم إلى آلهة خالدين وإلى بشر فانين ، ومنزلة النظام الذي يسود فيه الأحرار ويشقى العبيد . فإذا كان هرقليطس قد مجد الحرب التي تعد علة هذا النظام، فقد وضم إصبعه على الحجر الأساسي في ذاك النظام الديني والاجتماعي ، ودعا عن طريق الفكر إلى ثورة دينية وسياسية . فالحرب هي القانون ، هي الكلمة ، هي الله ، وقد صرح بذلك بقوله : « الله هو .... الحرب والسلم » .

والحرب تنازع بين شخصين ، بين فريقين ، وهي في الطبيعة صراع بين الأضداد . وقد توجد الوحدة فيخني هذا النزاع ، ولكنه موجود ، وهو الحقيقة التي يجب على الحكيم البحث عنها ، فالائتلاف الخني أفضل من الظاهر (٤٧) . ويتخذ الصراع طريقا صاعداً وطريقا هابطاً ، فإذا كان في الطبيعة ، فأسماه النار وهي الحياة وأدناه الأرض وهي الموت. ولكن الطريق صاعداً أو هابطاً فهو واحد ، كطريق القصار في تنظيف الأقمشة مستقيما أو متعرجا فهو واحد (٥٠)

#### النار:

النار خلال عرضنا لمذهب هرقليطس دون أن نفصل القول عنها ، ذلك أننا لن نستطيع لذلك تفصيلا . فالنصوص الباقية بين فيصل القول عنها ، ذلك أننا لن نستطيع لذلك تفصيلا . فالنصوص الباقية بين أيدينا لا توضح مذهب توضيحا كافيا ، فهو يبين الصور التي نتحول إليها النار : البحر ، ثم الأرض ، ثم الأعاصير (٢٦) وأن النار تحيا بموت الأرض ، ويحيا الهواء بموت النار . . . (٢٥) . ونقل ديوجين لاير توس مذهبه عن ثاوفراسطس فقال : وزعم هرقليطس أن النار هي العنصر ، وأن جميع الأشياء تنشأ عنها بالتكانف والتخلخل . ولكنه لا يفسر شيئا بوضوح ، جميع الأشياء نشأت في تضاد ، وهي كلها في جريان كالهر . والعالم كل واحد نهائي ، نشأ من النار ، و يحترق مرة أخرى بالنار في حريان كالهر . والعالم كل واحد نهائي ، نشأ من النار ، و يحترق مرة أخرى بالنار الأضداد بطر بق الحرب والتنازع ، أما احتراق العالم النهائي فيسمى الائتلاف و السلم ، ويسمى هرقليطس التغير الطريق الصاعد والطريق الهابط ، و زعم أن العالم يتكون من هذين الطريقين . فإذا تكاثفت النار أصبحت رطوبة ثم ماء ثم أرضا ، و هذا هو الطريق الهابط يق الهابط . . . »

ومن ذلك يتضح أنه لم يكن بعيدا في العلم الطبيعي عن فلاسفة أيونية ، وقد رأينا أن أنكسمانس رتب العناصر ابتداء من الهواء الذي يتكاثف فيصبح ماء

ثم أرضا ، والذى يتخلخل فيصبح نارا . أما هرقليطس فقد بدأ من النار . ولعله آثر القول بالنار لأنها وهى مشتعلة تكون دائمة التغير ، ولصلتها بالحياة ، فإن جوهر النار يتحول على الدوام إلى دخان وتغذيه نار جديدة .

و إذا نظرنا إلى العالم فهو نار متصلة دائمة التغير . وهذا العالم لم يخلقه إله أو إنسان، ولكنه كان منذ الأبد ، وهو كائن ، وسوف يوجد إلى الأزل ، إنه النار التي تشتعل بحساب وتخبو بحساب (٣٠) .

وقد ذهب بعض المؤرخين إلى أن هرقليطس قال بنظرية الاحتراق العام ، ولكن هذا الرأى يرجع إلى الرواقيين ، ولا يوافقهم عليه جمهرة المحدثين .

## التغير المتصل:

[77] وإذا كانت حقيقة الأشياء في تضادها ، فهناك حقيقة أخرى لانقل عنها هي أن جميع الأشياء دائمة الجريان ، دائمة التغير والنحول . وهذا هو خلاصة مذهب هر قليطس كا فهمه أفلاطون ، والذي يعبر عنه في نصوصه بقوله : « لا يمكنك أن تنزل مرتين في النهر نفسه لأن مياها جديدة تغيرك استمرار » (٤١) . فني أقراطيلس وفي تبتياتوس أن جميع الأشياء المهر في مجراه . وكذلك يصفه أرسطو بالوصف نفسه ، أي جميع الأشياء في حركة . الحق كان هرقليطس متلائماً مع روح العلم الأيوني حين وقف عند الحركة الدائمة والتغير المتصل ، كا يقول ييجر . ذلك أن العلم ينبغي أن يبدأ بالمشاهدات والتجارب ، أي بالاعماد على الحس الذي يدل على هذا التغير . ومع أن هرقليطس لم يشتغل كفلاسفة أيونية بالتجارب العلمية إلا أنه انتهى إلى النتيجة المحتومة لمن يشتغل بالعلم دون غيره ، أي عدم إن كار التغير المحسوس . ولكن التسليم بهذا التغير بجعلنا نعجز عن إدراك

« وجود » الأشياء ، لألك ما تكاد تقف عندها حتى تراها قد انتقلت وذهبت وجاء غيرها ، كمياه النهر المتدفقة باستمرار الدائمة الجريان ، فلا يوجد شيء اسمه نهو ، « إننا ننزل ولاننزل النهر الواحد ، إننا نكون ولا نكون » (٨١) ولو أن «رقليطس وقف عند هذه المرحلة دون أن يلتمس لها حلا ما أمكنت المعرفة ، إذ كيف نعرف شيئًا ليس له وجود ؟ و بذلك يكون من أئمة الشكاك ، كما أخطأ في فهمه بعض المحدثين،ولكنه حل المشكلة حلاً لإيقل في صراحته وفي قوته عن تصويره للتغير. تلك هي وحدة الأضداد عند من يرى فلسفته تقوم على هذه الوحدة ، أو النار الأولى عند القدماء الذين فهموا مذهبه علىذلك النحو، للملاقة الوثيقه بين النار المشتعلة و بين التغير المتصل. وقد ناقشنا الرأى الأخير ورأينا أنَّ الحقيقة الأولى ليست في النار، بل في الـكلمة أو القانون الذي يجمع بين الأضداد ، وهو قانون خفي في الطبيعة ، وكلا كان أخفى كان أصدق . وهذا كله لا ينفي أن الوجود متغير ، وأن إدراكنا له يجب أن يكون في نغيره وكثرته وفي وحدته في آن واحد . وذلك على العكس من معاصره بارمنيدس الذي النمس الوجود في شيء ثابت ساكن .

## المعرفة :

[78] تقوم المعرفة على الحواس التي يذكر هرقليطس منها ثلاثة: البصر والسمع والشم ، وأهمها جميعا البصر ، ثم السمع . فالعين أصدق خبرا من الأذن (١٥) . والشم له علاقة وثيقة بدخان النار ، فلو تحول كل شيء إلى دخان لميزته الأنوف (٢٧) ولو امتزجت النار بالبخور لسماها كل شخص حسب مزاجه (٣٦) . والأرواح في الجحيم تبقى لها حاسة الشم (٣٨) . ولكن الحواس لاتحكم على الأشياء ، فهي لاتعدو أن تكون نوافذ للمعرفة ، ولذلك كان إدراكنا في اليقظة

أفضل من إدراكنا في النوم ، لأننا في النوم نقطع صلتنا بالعالم الخارجي ، ماعدا استنشاق الهواء . ولكن الحواس لاتفيدنا إلا معرفة الظاهر المتغير ، أما معرفة الكلمة أو القانون فالذي يدركه هو العقل أو البصيرة . وعلينا أن نبحث في أنفسنا عن ذلك العقل ، و يمكن بذلك أن نعرف حقيقة القانون ، لأن العقل الذي فينا جزء من العقل الإلهي . غير أن اقتصار الفيلسوف على النظر في نفسه فقط لا يؤدي إلى كال المعرفة ، إذ أن الحقيقة في إدراك وحدة الأضداد في جميع الأشياء ، وفي المشاركة مع غيرنا من الناس ، لأن الفكر عام مشترك .

وحيث كانت الحقيقة مؤلفة من طرفين أو ضدين ، فهى نسبية إذا نظرنا إليها في شطر منها فقط ، أو في نوع من أنواع الكائنات دون النظر إلى العالم بأسره . في شطر منها فقط ، أو في نوع من أنواع الكائنات دون النظر إلى العالم بأسره في معلم الأشياء بالنسبة إلى الإله ، كما هي الحال في و بعضها الآخر عدل (٦١) و يسمى الإنسان طفلا بالنسبة إلى الإله ، كما هي الحال في الطفل بالنسبة للإنسان (٩٧) . وأحكم الناس كالقرد بالنسبة إلى الإله ، كما أن أجمل القرود قبيح بالإضافة إلى الإنسان . (٩٨) . وهذا هو الشأن في سائر الصفات القرود قبيح بالإضافة إلى الإنسان . (٩٨) . وهذه العلاقات التي تصل بين بعضها و بين بعضها الآخر ، وفي خضوعها إلى نسبة ثابتة أو إلى مقياس ثابت . ومعرفة هذه النسبة بعضها الآخر ، وفي خضوعها إلى نسبة ثابتة أو إلى مقياس ثابت . ومعرفة هذه النسبة الثابتة التي تربط بين الأضداد هي الحكمة .

#### بارمنيدس Parmenides

#### حياته وقصيدته :

[ ٦٩] نشأ بارمنيدس بن فيرس Pyres في إيليا Elea ، وهي مدينة إغريقية أنشأها المهاجرون في غرب إيطاليا عام ٥٠٥ ق . م و يحدثنا ديوجين لايرتوس أنه زها في الأوليمبياد التاسع والستين أي بين ٥٠٥ و ٥٠٠ ق . م. ولكن أفلاطون في محاورة بارمنيدس ، يصور فيها لقاء سقراط حين كان شابا ببارمنيدس الشيخ وتلميذه زينون بمناسبة زيارة أثينافي العيدالأكبر المسمى بنائيناي Panathenaea، وكانت سن بارمنيدس حول الخامسة والستين ، وزينون حول الأربعين وسقراط في العشرين فإذا عرفنا أن سقراط توفي عام ٣٩٩ فيكون زمان المحاورة عام ٥٠٠ في العشرين فإذا عرفنا أن سقراط توفي عام ٣٩٩ فيكون زمان المحاورة عام ٥٠٠ في . م ، و بذلك يكون بارمنيدس قد ولد عام ٥٠٥ ، وازدهر عام ٥٨٠ أو

وقد ناقشنا من قبل تلمذة بارمنيدس لزينوفان ورجحنا عدم أخذه عنه و محن نجد قدماء الرواة مثل ديوجين وسوتيون يصلون بين بارمنيدس و بين الفيثاغور يين، و يذكرون اسم أحدهم بالذات وهو أمينياس Ameinias ، وكان فقيرا ولكنه من الأشراف الذين ابتنى له بارمنيدس بعد وفاته قبرا تخليدا له. ولما كان المذهب الفيثاغورى غامضا للسرية التى أحاط بها فيثاغورس تعاليمه ، تلك التعاليم التى لم يكشف عنها الا فيلولاوس فى عصر متأخر ، فلا يمكن الجزم بصلة بارمنيدس بالفيثاغوريين . وقد درس كورنفورد العلاقة بين المذهبين فى كتابه « أفلاطون و بارمنيدس » ، وعقد الفصل الأول عن المذهب الفيثاغورى لبيان الصلة بينه و بين بارمنيدس. وتبعه فى ذلك

الأستاذ راڤن Raven (1) في كتابه عن الفيثاغوريين والإيليين ؛ ويسلم بهذه الصلة معظم المحدثين . وسنعرض لهذه الصلة عند الـكلام عن المذهب .

وشارك بارمنيدس فى سياسة مدينته ، ويقول سبيسيبوس ، ابن أخت أفلاطون ورأس الأكاديمية بعد وفاته ، إنه شرع قانونا لمدينة إيليا . ويذهب ديوجين لايرتوس إلى أن حكام إيلياكانوا يجعلون المواطنين يحلفون كلسنة باحترام القوانين التى وضعها لهم بارمنيدس .

وإذا استبعدنا زينوفان من قائمة الفلاسفة ، كان بارمنيدس أول من أنحذ الشعرأداة للتعبير عن الفلسفة ، على عكس المدرسة الأيونية التي اصطنعت النثر . ولم بحذ و بارمنيدس إلا أنبادقليس ، ولكن شاعريته كانت موضع نقد شديد من أرسطو . وقد احتفظ سمبلقيوس (٢٠) Simplicius بمعظم القصيدة بألفاظها في شرحه لما . واحتفظ سكستوس إمبريكوس ، وهو من الشكاك الذين عاشوا في القرن الثالث الميلادي ، بجزء من القصيدة و بخاصة الافتتاح ، مع التعليق عليها .

واختلف المفسرون فى تعليـل اتخاذه الشعر أداة للتعبير عن فلسفته . ويذهب فلوطرخس إلى أن جمال النظم يضنى على الموضوع طلاوة تذهب بجفاف النثر ، كأن بارمنيدس كان يشعر بوعورة الفلسفة وعدم رونقها ، فاحتاج أن يضنى عليها لباس الوزن ليجعلها مقبولة سائفة . ولعله كان يرى فى فلسفته وحيا إلهيا لا يليق أن يصاغ إلا فى الأسلوب الملائم لكلام الآلهة وهوالشعر ، ولا غرو فهو يستهل القصيدة بحديث على لسان الإلهة التى ترحب به وترشده إلى عالم الحقيقة . وقيل إن الشعر أداة تعليمية

<sup>(1)</sup> Pythagareans and Eleatics, 1948.

 <sup>(</sup>۲) أصله من صقلیة، عاش فی القرن السادس بعد المیلاد و هو من شراح أرسطو و لجأ إلى بلاط
 کسری عقب اضطهاد الامبراطور جستنیان الفلاسفة .

يسهل على الشباب حفظه ، ولذلك حفظ زينون مذهبه شاباً ، ودافع عنه فيا بعد . غير أن منزلة بارمنيدس ترجع إلى شاعريته وخياله وفنه أكثر من مجرد النظم الذى بعتمد الوزن ، فليس الغرض إذن هو التعليم . ويذهب ييجر إلى أن المهاجرين الأيونيين في جنوب إيطاليا وجدوا اللهجة الدورية هي السائدة ، فآثر بارمنيدس الكتابة بأسلوب يفهمه جميع الإغريق على اختلاف لهجاتهم ، ولجأ إلى أسلوب هوميروس وهزيود بوجه خاص ، حتى يمكر أن يفهمه جميع الأغريق في سائر المدن . وهذه ترجمة الجزء الباقى لدينا من القصيدة ، وعلى هذا النص نعتمد في تحليل فلسفته .

القصيدة:

(1)

[٧٠] قادتنى الأفراس (١) التى كانت تحملنى بعيدا إلى حيث هفا قلبى ، وأوقفتنى [٧٠] عند ذلك الطريق (٦) المشهور (٤) الذى يهدى الحكم العارف بسائر المدن (٤) . وأسرعت بى الأفراس الحكيمة تجر عربتى فى ذلك الطريق والعذارى [والعرائس] ترشد إليه . وتطاير الشرر من الرحى فى تجويف العجلة ، وصرت صريرا كأنه الزمر (لأن عجلتين دائرتين على كلا الجانبين كانتا تدفعانها) ثم ضاعفت العذارى بنات الشمس Helios من سرعتى ، وكشفن بأيديهن النقاب عن رءوسهن (٥) ، ليحملنى إلى النور ، وقد خرجن من مسكن (٦) الليل .

إلى حيث كانت بوابات طريقى الليل والنهار ، وقد سدت بعوارض من فوق ، وعتبة من حجر من تحت، وأغلقت البوابات الداهبة في الهواء بأبواب عظيمة، واحتفظت

<sup>(</sup>١) برنت: العربة (٢) زيادة في ترجة فريمان (٣) بيجر : طريق الإلهة

<sup>(</sup>٤ ـ ٤) يبجر :الذي يهدي ذلك الذي يعرف دون خطأ أين يذهب .

<sup>(</sup>٥) برنت : وجوههن (٦) فريمان : قصر .

العدالة dikê ذات العقاب (١) الشديد في يديها بمفاتيحها . وخاطبتها العدارى بألفاظ عداب يغرينها بإنزال العوارض عن البوابات بغير إبطاء . فلما انفتحت الأبواب كشفت عن فضاء واسع ، ثم عادت مساميرها البرونزية إلى مواضعها . وفي هذا الطريق المستقيم اتجهت بي العدارى يقدن العربة والأفراس ، حيث استقبلتني الإلهة بترحاب ، وأخذت يدى اليمني بين راحتها ، وخاطبتني بهذه الألفاظ :

مرحى أيها الشاب ، يارفيق الهاديات (٢) الخالمات ، اللآى أرشدن عربتك إلى بيق . مرحى ... لقد أرسلت في هذا الطريق بالأمر الإلهى Themis (٣) والعدالة Dikê لا القدر السيء (وإنه حقا لطريق بعيد عن أقدم البشر) (٤) . جئت تبحث في كل شيء : عن الحق الثابت المستدير ، كا تبحث عن ظنون البشر الفانين التي لايوثق بها . ولكنك لابد أن تعلم هذه الأمور أيضا (أى الظنون) ، وكيف تنظر في جميع الأشياء التي تظهر (أى المظاهر) وتبحث فيها .

\* \* \*

ولكن عليك أن تبتعد بفكرك عن هذا الطريق من البحث ، ولا تجعل الإلف مع التجارب الكثيرة تدفعك إلى أن تلقى على هذا الطريق عينا مبصرة، أو أذنا واعية ، أو لسانا ناطقا ، بل احكم بالجدل (١) Logos على ما أنطق من براهين ، فلا يوجد أمامك سوى طريق واحد مذكور .

## طريق الحق

(7)

انظر بعقلك نظراً مستقيم إلى الأشياء ، وإن كانت بعيدة فهي كالقريبة

<sup>(</sup>۱) برنت: الانتقام (۲) أى العذارى سائقات العربة (۳) ثيميس ابنة السهاء والأرض، وأم الساعات والحظوظ، وهى ربة نظام الأشياء طبقا للقانون والعرب، وفى ترجمة فريمان divine command، وعنسد برنت الحق right، ولم يترجمها ييجر (٤) إضافة عند فريمان . (٥) لوجوس هنا يمعنى الجدل لا يمعنى السكلمة عند هرقليطس . وعن هذا المعنى البارمنيدى أخذ سقراط ( برنت ) .

ولن تستطيع أن تقطع ما هو موجود عما هو موجود ، فـ [ الأشياء ] لا تفرق نفسها ولا تجتمع .

(4)

كل شيء واحد من حيث أبدأ لأني سوف أءود إلى المسكان نفسه .

(0, 5)

أفبل الآن لأخبرك ، واسمع كلتى وتقبلها . هناك طريقان لاغير للمعرفة يمكن التفكير فيهما، الأول أن الوجود موجود To eon = Tt is وهذا هو طريق اليقين ، لأنه يتبع الحق . والثانى أن الوجود غدير موجود ، ويجب ألا يكون موجودا ، وهذا الطريق لايستطيع أحد أن يبحثه ، لأنك لا تستطيع معرفة اللاوجود ولا أن تنطق به (١)، لأن الفكر والوجود واحد ونفس الشيء (١) .

(٦)

ما (۲) يلفظ به ويفكر فيه يجب أن يكون موجوداً (۲) ، لأنه من الممكن أن يكون الوجود موجوداً ، ومن المستحيل أن يوجد اللاوجود. إنى آمرك أن تتأمل هذه الأمور ، وأن ترجع عن ذلك الطريق [ الأول البحث] وعن هذا الطريق الآخر أيضا الذي يضل فيه البشر ، ولا يعرفون شيئا ناظرين إليه بوجهين ، لأن الارتباك الموجود في صدورهم يضلل عقولهم حتى لقد يعيشون كالصم والعمى والطغام الذين لا يميزون ، فيذهبون إلى أن الوجود موجود ، واللاوجود موجود ، وأن الوجود واللاوجود شيء واحد ، (7) وإلى أن كل شيء يتجه في اتجاهات متضادة (7)

**(v)** 

لأنه لا يمكن أبدا إثبات أن اللاوجود موجود ، وعليك أن تصرف نظرك عن هذا الطريق من البحث .

<sup>(</sup>۱-۱) هذه الترجمة عن يبجر . أما برنت فيترجم العبارة كلم يأنى : لأن ما يمكن أن يعقل وأن يوجد شيء واحد . (۲-۲) هكذا عند برنت ووجد شيء واحد . (۲-۲) هكذا عند برنت وكور تفورد ، أما فريمان فعندها « يجب على المرء أن ينطق ويفكر بأن الوجود موجود » (۳-۳) كور تفورد : وإلى أن هناك طريقا لجميع الأشياء يدور على نفسه .

**(**A)

فلم يبق لنا إلا طريق واحد نتحدث عنه ، وهو أن الوجود موجود . وفي هــذا الطريق علامات كثيرة تدل على أن الوجود لا يكون ولا يفسد ، لأنه كل ووحيد التركيب mounogenes ، [ووحيد unique \_ كذافى ترجمة كور نفورد ويفسرها أى الوحيد من نوعه \_ وعند برنت واحد متصل continuous one لا يتحرك، ولانهاية له . وأنه لم يكن ، ولن يكون ، لأنه الآن كلُّ ، مجتمع ، واحد ، متصل . فأى أصل لهذا الوجود تريد أن تبحث عنه ؟ وكيف ومن أى أصل نشأ ؟ إنى لن أسمح لك بالقول أو التفكير أنه نشأ من اللاوجود ، لأن اللاوجود لا يمكن أن يعبر عنه أويفكر فيه. وأيضا إذاكان قد نشأ من اللاوجود، فما الضرورة التي جعلته ينشأ متأخرا عن وقته أو قبل ذلك ؟ فهو إما أن يكون قد وجد مرة واحدة،أو لم يوجد أصلا. ولن تسلم قوةاليقين في أنفسنا بأن شيئا خرج إلى الوجودمن اللاوجود،اللهم إلامن الوجود ذاته . ولذلك فإن العدالة لم تخفف قيودها وتسمح للوجود بأن يكون أو يفسد ، بل العدالة تشد الوجود بقيد وثيق . ويتوقف الحكم على هذه الأمور على ما يأتى : « هل الوجود موجود أو غير موجود ؟ ﴾ لهذا يلزم بالضرورة أن نتجاهل أحد الطريقين لأنه لا يمكن التفكير فيه أو التعبير عنه (إذ هو طويق غير صادق) وأن نأخذ الطريق الثانى لأنه طريق الوجود والحقيقة . وما مصير الوجود في المستقبل ؟ أو كيف عكن أن يوجد ؟ إذا جاء إلى الوجود فليس بموجود . وكذلك إذا وجد فى المستقبل . وبذلك تزول الصيرورة ولا يتحدث أحد عن الفساد .

وليس الوجود منقسما ، لأنه كل متجانس ، ولا يوجد هنا أو هناك أى شىء عكن أن يمنعه من التماسك ؛ وليس الوجود فى مكان أكثر أو أقل منه فى مكان آخر ، بل كل شىء مملوء بالوجود ، فهو كل متصل لأن الموجود متاسك بما هو موجود .

وأيضا فإنه لا يتحرك من جهة حدود القوية الأسر ، بلا بداية ولانهاية ، لأن الكون والفساد [أى ما يظهر وما يختفى ] قد أبعدا ، إذ أبعدهما اليقين الصادق . إن الوجود ذانه يظل فى المكان نفسه ، باقيا بنفسه ، ثابتا على الدوام ، لأن الضرورة عسكه داخل قيود النهاية التي تحيط به ، فقد حكم القانون الإلهى ألا يكون الوجود بغير نهاية ، فهو لا يحتاج إلى شىء ؟ أما إذا كان لانهائيا [فريمان : من جهة المكان] فإنه يحتاج إلى كل شىء .

وما نفكر فيه ، وما من أجله يوجد التفكير ، شىء واحد ، لأنك لانجد تفكيرا في غير الوجود الذى تعبر عنه بالكلام . إذ ليس شىء موجوداً ، ولا سوف يكون موجوداً ما خلا الوجود ، مادام القدر قد قيده ليكون كلا لا يتحرك . وبناء على ذلك ليست جميع الأشياء إلا أسماء أطلقها البشر عليها ، واعتقدوا في صدقها ، مثل : الكون والفساد ، الوجود واللاوجود ، النقلة في المكان ، وتغير اللون الساطع .

وحيث كان له [أى للوجود] حد بعيد ، فهو كامل من جميع الجهات ، مثل كتلة الكرة المستديرة المتساوية الأبعاد من المركز ، لأنها اليست أكبر أو أصغر في هدا الانجاه أو ذاك ، ولا يعوقها شيء عن بلوغ النقط المتساوية عن المركز ، واليس الوجود أكثر أو أقل وجودا في مكان دون آخر ، بل هو كل لا انفصال فيه . ولما كان الوجود متساويا من جميع الجهات فإنه يبلغ الحدود بشكل متجانس .

### طريق الظن

وإذ قد بلغت هذا الموضع فإنى أقفل باب الكلام الصادق Logos والفكر المتعلق بالحق . وعليك من الآن فصاعدا أن تتعلم آراء البشر ، مصغيا إلى التسلسل الخادع لألفاظي .

لقد تعود البشر تسمية صورتين ، وعب أن يمسكوا عن ذكر إحداهما عند الانحراف عن الحق [كورنفورد: إذا ذهبوا بعيدا]. وقد ميزوا بينهما من حيث تضادهما في الصورة ، واستدلوا عليهما بعلامات مختلفة . إحداهما النار في الماء ، وهي نار رقيقة ، لطيفة ، متجانسة من جميع الجهات ، واكنها تختلف عن الأخرى . وهذه الصورة الأخرى تضادها تماماً : إنها الليل المظلم ، جميم ثقيل كثيف . وإنى واصفة لك نظام هذا العالم كا يظهر ، حق لا يسبقك تفكير أي إنسان .

(٩)

ولما كانت جميع الأشياء تسمى النور والليل ، وأطلقت الأمماء على كل صنف من الأشياء طبقا لقوة dunamis كل منهما [يريد النور والليل] ، ففى كل شىء [كورنفورد: فالسكل مملوء] مقدار متساو من النور والليل اللامرئى ، إذ لسكل منهما نصيب .

#### (11:11)

وستعرف طبيعة الساء ، وجميع العلامات الموجودة فيها ، والأثر المفسد لاشتعال الشمس الساطعة الضوء ، وكيف نشأت [أى الأجرام الساوية] إلى الوجود . وستعلم كذلك طبيعة القمر ووجوهه وأعماله في سيره . وستعرف أيضا الساء التي تحيطنا ، من أين نشأت ، وكيف خلتها الضرورة تمسك حدود النجوم . وكيف نشأت الأرض ، والشمس ، والقمر ، والساء المشتركة للحميع ، والحبرة ، وأوليمبوس البعيد ، وقوة النجوم الساطعة .

#### (11)

لقد امتلأت الحلقات الأضيق بالنار غير المترجة ، وما يلها من حلقات بالليل ، ويندفع من بينهما أجزاء من اللهب [أى النار]. وفي وسطها توجد الإلهة التي تدبر جميع الأشياء ، ذلك لأنها أصل كل نسل وتناسل ، فهى التي تسوق الأنثى للائتلاف مع الذكر ، وتدفع الذكر إلى الصلة بالأنثى .

(14)

وأول ما أبدعت من الآلهة هو الحب Eros .

(11)

[ القمر ] يضيء ليلا بنور يستمده من خارج ، دائرًا حول الأرض .

(10)

[ القمر ] ينظر دائمًا نحو أشعة الشمس .

(17)

وكما أن الأعضاء [ فريمان : الأطراف الهائمة ] تمترج فى كل إنسان ، كذلك العقل يمترج فى البشر . لأن العقل الذى يفكر واحد ، وهو تركيب الأعضاء فى كل شخص من الناس ، لأن زيادة [ النور أو الليل ] هى التى تكون العقل .

**( \v )** 

الصبيان إلى المين ، والبنات إلى الثمال.

### ( \ \ )

وهكذا طبقا لآراء البشر [ أى للظن ] نشأت هذه الأشياء ، ولا تزال حتى الآن ، وسوف تـكون وتفسد . وأطلق الناس على كل شيء اسما ثابتا يميزه .

# الافتتاح:

[٧١] تنقسم القصيدة ثلاثة أقسام ، مقدمة ، وطريق الحق، ثم طريق الظن . ولا ريب أن القصيدة كانت أطول من المقدار الموجود لدينا الآن ، ولكن مقدمتها على الأقل كاملة . وتعد هذه المقدمة أشبه بالافتتاح الموسبقي للأو برا، ذلك الافتتاح الذي يهيىء الجو للتمثيلية . وقد درج القدماء على إغفال النظر في المقدمة ، وعدوها اتباعا شكليا محضا لما جرت عليه عادة الشعراء الذين درجوا على مخاطبة الآلهمة واستلهام وحيهم ، كما درج شعراء العرب على الوقوف على الأطلال . ولكن دراسات المحدثين أثبتت أن بارمنيدس اتبع هذا الأساوب عن قصد ، وأنه يعارض في ذلك هزيود بوجه خاص الذي كان يستوحي ربات الشعر اللاتي علمنه الحقيقة ، وكذلك فعل بارمنيدس ولكنه يستوحى « ربة واحدة » لم يفصح عن اسمها ، ويصرح بأن كل ما تملمه إنمــا جاء على لسانها ، وقد تعلم منهـــا الحقيقة الخاصة بالوجود في مقابل المظاهر التي يزعم البشر معرفتها ، فالأصل في معرفة الحقيقة إلهي ، أكثر مما يستطيع البشر تحصيله .

وتتخلص هـذه الصورة الشعرية في أن بارمنيدس كان يركب عربة تجرها أفراس وتقودها العرائس بنات الشمس إلى حيث الأبواب التي تفصل بين النهار والليل أو النور والظلمة ، حتى إذا اجتاز ذلك الطريق الإلهى حدثته الإلهة وأوحت إليه دون غـيره من الناس بالحق. وقد حاول سكستوس إمبريكوس في الزمن

القديم أن يفسر رموز هذه الصورة الشعرية فذهب إلى أن العربة والأفراس رمز إلى أعضاء الحس التي تعلمنا عالم الظواهر ، وأن عجلات العربة كالآذان ، وما يصدر عنها من صوت كالزمر هو السمع . أما بنات الشمس اللاتى خلعن عن وجوههن النقاب فإنها العيون . وقد شبه أفلاطون في محاورة «فيدر» الجسم والنفس بعربة بجرها جوادان هما الشهوة والغضب ، ويقودها سائق هو العقل ، ولكن تشبيه أفلاطون يختلف عن رمز بارمنيدس . ثم أين العربة والأفراس بعد أن استقبلته الإلهة وأخذت تعلمه ؟ إذا كانت حقا ترمز للحواس وما تجلبه من معرفة ، فقد أمرته الإلهة أن يعدل عن العين المبصرة ، والأذن الواعية ، وأن يحكم بالعقل وحده . إذن فما هي الصلة بين تجارب الحواس و بين أحكام العقل ؟ هذه هي المشكلة التي بسطها بارمنيدس ولم يحلها ، ونظر فيها الذين جاءوا بعده .

و إذا تممقنا النظر في هـذه المقدمة رأينا أن بارمنيدس يشير إلى معظم السابقين و يرفض مذاهبهم. فالإشارة إلى العجل وما يصدر عنه من شرر ترجع إلى المدرسة الأيونية ، والإشارة إلى الليل والنهار تذكر بالمدرسة الفيثاغورية وماعقدته من تقابل بين الأضداد ، والتي ذكر أرسطو منها عشرة ، نذكرها فما بلى :

| الزو ج   | الفرد   | اللانهائى | النهائى  |
|----------|---------|-----------|----------|
| الشمال   | المين   | الكثرة    | الوحدة   |
| الحركة   | السكون  | الأشى     | الذكر    |
| الظلمة   | النور   | المتعرج   | المستقيم |
| المستطيل | المر بع | الشر      | الخير    |

وهو يشير كذلك إلى هرقليطس متهكما ، وذلك حين يقول : إن البشر يجمعون

بين طريقى الحق والظن ، فينظرون بوجهين ، أى تارة إلى الحق وتارة إلى الظن ، ويذهبون إلى أن الموجود واللاموجود شىء واحد . فما معنى الطريق ، وما الطريق الذى يؤثره بارمنيدس .

#### الطريق:

[۷۲] تحدث بارمنيدس في القصيدة أكثر من مرة عن الطريق Hodos فهناك الطريق المألوف عند غيره من الحكاء الذين يطوفون بالمدن ويتلقون المم من الأفواه ومن التجارب ، ولكنه يسلك طريقا آخر إلهيا هو ذلك الذي سارت فيه العرية ترشدها العذاري بنات الشمسحتي بلغ الحد الفاصل بين الليل والنهار . أماطريق الليل والظلام فهو طريق البشر ، وأماطريق النور الذي فتحت له أبوابه \_ وهنا نلاحظ أنه لم يهتد إلى الطريق بعقله هو بل بعناية الإلهة \_ فهو طريق مستقيم يؤدي إلى الحق الثابت ، على العكس من طريق البشر الذي يقف عند الظن . وليس أمام طالب الحقيقة إلا طريق واحد ، هو طريق العقل الذي يبحث في الوجود الثابت، أماطريق الظن فيضل فيه البشر .

ومن الواضح أن بارمنيدس بشبه طريق المعرفة بالطريق المادى الذي يمشى فيه الناس على أقدامهم. وقد تطورت الفكرة واشتقت المناهج العقلية من الطرق، وآية ذلك الصلة بين اللفظتين في اليونانية methodos ، hodos أما في اللغة العربية فاستعمال الطريق يدل على المعنيين الحسى والعقلى معاً ، بل والصوفي أيضا .

ولعل هذه العناية الشديدة بإبراز فكرة الطريق هي التي جعلت بعض المؤرخين يذهبون إلى أن بارمنيدس هو مؤسس المنطق ، فعند كورنفورد أنه « نبي المنطق » .

وأساس المنطق الاعتماد على مبادىء عقلية ينبغي أن نسلم بها تسليما مثل مبدأ الهوية identity ، ومبدأ عدم التناقض non-contradiction ، وبذلك بمكن استخلاص النتائج من المقدمات التي نضمها . هذا على العكس من معاصره الكبير هرقليطس الذي جمع في الحقيقة بين الأضداد ، واذلك تهكم عليه بارمنيدس بقوله إنه ينظر بوجهين . وقد اعتمد المنطق الأرسططاليسي على مبدأ عدم التناقص وأخذ به العالم أكثر من عشرين قرنا من الزمان ، ولا يزال هذا المنطق أساريا حتى اليوم على الرغم من ظهور ألوان أخرى من المنطق تعتمد على مبادىء خلاف مبدإ عدم التناقض . و إنمــا يتيسر التفــكير المنطقي الدقيق حين يتصور المرء المعانى ، و بخاصة المعانى الكلية ، في الذهن منفصلة عن الوجود الخارجي . وهذا ما فعله بارمنيدس ، إذ قابل بين الفكر والوجود ، بين المعقول والمحسوس . ومن أجل ذلك قال عنـــه الاستاذ رِي Rey في كتابه شباب العلم اليوناني ما نصه: «أما أن يكون [ بارمنيدس] أصلكل فلسفة تختص بالعقل والجدل والمنطق ، فأمر لاشك فيه .وأما أن يكون أصل منهجنا العلمي من حيث يتميز عن المناهج الفلسفية ، بل ويقابلها ، فالأمر أشد تعقيدا ويحتاج إلى نظر » (١).

وقد ناقش الاستاذ ري فكرة المهج العلى ، وانتهى إلى أن فلسفة بارمنيدس النافذة كانت حجر الأساس فى المناهج العلمية حتى اليوم . ذلك أن المهج العلمى يستند إلى مشاهدة الظواهر المحسوسة ، ولكنه لا يقف عندها ، ولا يعتمد عليها وحدها ، ولكنه برتفع منها إلى معقولات كلية ، إلى قوانين ثابتة ، إلى صيغ عامة

<sup>(1)</sup> Rey: Lajeunesse de la science Grecque, p 147.

رياضية ، هى أعلى من المحسوس وأسمى منه ، وتدرك بالعقل لا بالحس . فإذا رجمنا إلى بارمنيدس رأينا أنه يقابل بين العالم الحسى و بين العالم العقلى ، و يجمل المظاهر الحسية أثراً لحقيقة معقولة لا تدرك إلا بالعقل . و بذلك حل الأستاذ رعى مشكلة بارمنيدس أهو مادى أم مثالى ، إذ جم فيه بين المادية والمثالية ، أو على حد تعبيره إنه مادى ولا مثالى .

وهذا يقتضي منا أن ننظر في الوجود البارمنيدي ، أو في الجانب الميتافيز بقي من فلسفته . وقبل أن نمضي في هذا النظر نود أن نتابع مناقشة الجانب المنطقي من فلسفته في ضوء جديدٍ ، هي تلك الزاوية التي يبصر منها برتراند رسل فلسفة بارمنيدس ، اعتمادا على بعض نصوصه التي يقول فيهـا: « من المستحيل أن تعرف اللاوجود أو تنطق به لأن الفكر والوجود شيء واحد » . وهناك نصوص أخرى يقرن فيها بين مانفكر فيه ، ومانعبر عنه باللفظ ، فهناك صلة قوية بين التفكير واللغة ، ببن المعنى واللفظ. وإذا أردنا أن نتم الحلقة أيضا ، فيجب أن نضيف إلى المعنى واللفظ الشيء الخارجي الذي يقابل المعنى الذهني مثال ذلك ، الشمس المحسوسة الموجودة في السهاء ، يقابلها في الذهن معنى Concept الشمس ، ثم ننطق بلفظة الشمس المركبة من الشين والميم والسين للدلالة على هـــذا المعنى . وقد فطن بارمنيدس إلى العلاقة الوثيقة بين المعانى والألفاظ، إذ في الواقع نحن لا نفكر إلا في أثواب من اللغة. وليس المنطق إلا عمل العقل حين بربط الألفاظ ليخرج منها بنتائج جديدة . وعند برتراند رسل أن بارمنيدس يريد إثبات الوجود من الألفاظ ، لأنك لا تنطق إلا إذا كان الشيء موجوداً . فهي فلسفة في أساسها «لفظية» . ويشارك الأستاذ ري برتراند رسل فهذه النظرة حيث يقول: « إنها في أساسها نظرية اللفظ Théorie du verbe

\_[ الكامة] بكل ما فى هـذا الاصطلاح من قوة لغوية \_ أكثر منهـا نظرية المعنى idée » (١).

### الحقيقة .

[۷۳] وإذا كان بارمنيدس - كا قد قيل - نبي المنطق ، فهو كذلك نبي الميتافيزيقا و نبي الحقيقة Aletheia التي بيّن طريقها ، ولخصها في هـذه العبارة المشهورة « الوجود موجود » . فما هي صلة الوجود بالحقيقة ؟ وهل يقصد بارمنيدس الحديث عن الوجود أو الموجود ؟ وإذا كان المقصود هو الموجود ، فهل هو موجود مادى أو مثالي ؟ وهل نعد قوله إن الوجود موجود تحصيل حاصل ، أو أنه أضاف بذلك معنى جديدا ؟ .

ونبدأ بالإجابة عن السؤال الأخير لأنه يتصل انصالا وثيقا بالمنطق الذي عرضنا له في الفقرة السابقة ، ولمبدإ هام يعد أساساً من أسس المنطق نعنى مبدأ الهوية . الواقع أن محور المنطق القديم كله يدور حول هذا المبدأ أو إن شئت حول المبدإ الثانى المعروف بعدم التناقص . ويمبرون عن المبدأ الأول بالرموز بقولهم ا = 1 ، أو ا هو ا . وعن المبدأ الثانى بقولهم ا لا يساوى لا \_ 1 ، أو اليس لا \_ 1 . ولم يمن القدماء وعن المبدأ الثانى بقولهم الا يساوى لا \_ 1 ، أو اليس لا \_ 1 . ولم يمن القدماء يفرقون في الرابطة بين المساواة والهو ، ويعدونهما شيئا واحداً ، مع أن المساواة من المعانى الرياضية ، والهو [ وهي التي يمبر عها في اللغات الأجنبية بفعل الكينونة مثل A is A لإثبات الوجود في الحل] . ولنصرب مثالاً محسوساً ، فنقول «الماء [ هو ] سائل » A is A الموضوع وهو بديلا عن فعل الكينونة أو الوجود في اللغات الأجنبية . والرابطة متصلة بالموضوع وهو

<sup>(</sup>١) رى: شباب العلم اليوناني \_ ص ١٤٤٠.

الماء ، أي أن الماء « موجود » سائل ، إذ لو كان الماء غير موجود ما أمكن أن نصفه أو نحمل عليه صفة السيولة . ولكن هل يوجد من يزعم أن الماء غير موجود ؟ نعم ، في ذلك العصر الذي كان يعيش فيه بارمنيدس كان هرقليطس يقول إن الشيء غير موجود ، ولا يمكن أن يوجد ، لأنك لا تنزل مجرى النهر مرتين بشكل واحد، لأن مياهاً جديدة تغمرك باستمرار . ويقول أيضا إنك تـكون ولا تـكون . فهرقليطس فيلسوف الصيرورة المتغيرة على الدوام . ولا يعنينا الحل الذي رآه ابلوغ الحقيقة من خلال هذه الأضداد وهذا التغير المستمر ، لأن ذلك الحل لم يعجب أحداً من القدماء . جملة القول إذا كان الشيء المحسوس دائم التغير ، يكون ثم يفسد ، يظهر ولا يلبث أن يختني ، فهو إذن غير موجود . والعقل يريد أن يطمئن إلى شيء ثابت يفكر فيه ، ويستطيع أن يطلق عليه اسماً أو لفظا ، ولا يتسنى ذلك فى الأشياء التي ندركها بالحواس ، بل في تلك التي ندركها بالعقل . ومر أجل ذلك استبعد بارمنيدس طريق الحواس أى طريق الظن ، لأن الأشياء فيه لا تكون موجودة ، وسلك طريق الحق ، لأنه الطريق الذي تـكون الأشياء فيــه موجودة . فإذا شئت أن تعرف وجود الموجودات فعليك بذلك الطريق ، « لأنك لا تستطيع معرفة اللاوجود ولا أن تنطق به ، لأن الفكر والوجود شيء واحد » .

### الوجود:

[٧٤] فالعقل لا الحواس هو المرجع فى المعرفة ، وهو يقع فى مقابل الوجود الخارجى ، وهو الذى يمكن أن يدرك هــذا الوجود . ومن هــذا الوجه يعد بارمنيدس مؤسس الميتافيزيقا ، من حيث إنها تقابل بين الفكر والوجود ، ثم أصبح موضوع الفكر « نظرية المعرفة » ، وموضوع الوجود « نظرية الوجود » ، أو

الأنتولوجيا . Ontology . وأنت ترى أن همذا الفرع من الميتافيزيقا إنما يرجع إلى البحث في الموجود الذي عبر عنم بارمنيدس باليونانية بقوله « on » أى الموجود الواحد في مقابل كثرة الموجودات Ta onta كما تصورته المدرسة الأيونية وغيرها من المدارس ، وسلمت بوجودها .

وكانت عبارة بارمنيدس في اليونانية مصدر اختــلاف بين المترجمين ، و بين الشراح ، فهو يقول to eon ، أى الموجود ، كا أنه ير يد الشيء المحسوس الخارجي ، فسكيف ذهب المترجمون إلى ترجمتها « الوجود موجود » ، وكان الأولى أن يقولوا « الموجود موجود » أو « الشيء موجود » أو « هو موجود » It is . الواقع كما ذكرنا من قبـل أن مجرد تصور الموجود يدل على وجوده ، فقولنــا الوجود موجود ليس من قبيل تحصيل الحاصل ، بل فيه إضافة معنى جديد هو إثبات الوجود للشيء . أو إن شئت فالشيء الموجود يحمــل في طيانه معنى وجـوده ، فالموجود ووجوده واحـــد . ولكن إيثار لفظة « الموجود » يدل على أتجاه الذهن إلى الشيء المادي ، سواء أكان هذا الشيء المادي محسوساً وكانت الموجودات كثيرة ، أم كان هــذا الشيء المــادى واحــداً لا غـير ويشمل سائر الموجودات . وهــذا هو تفسير « برنت » حـين يجمل الفرض الذي يقصده بارمنيدس مرن عبارته الموجود الواحــد المــادي ، حتى ليصفه بأنه « أب المادية » . Father of Materialism . ولكن قوما آخرين فسروا فلسفتمه تفسيرا آخر وزعموا أنه بعيد البعد كلمه عرس المادية ، وأنه لا يقصد بأى حال الموجود المادى الواحــد ، بل الوجود ، أو على أقل تقدير الموجود المعقول ، فالواحد عنده صورة أو مثال ، ولذلك كانت فلسفته مثالية . ونحن نميل إلى رأى الأستاذ رى القائل بأنه لا مادى ولا مثالى ، أو هو هذا وذاك فى آن واحد . والحق أن بارمنيدس لم يكن يعرف المذهب المادى أو المذهب المثالى ، ولكننا نحن الذين نحمل فلسفته فوق ما تطيق ، ونصوغها فى ضوء هذه المذاهب .

ولا نستطيع أن نغالى فنقول إنه فعل مثل ديكارت فأثبت الوجود بهند إثبات الفكر في عبارته للشهورة « أنا أفكر إذن أنا موجود » ، ولكنه وصل بينهما إلى حد التوحيد ، فالفكر والوجود شيء واحد ، وإذا فكر الإنسان في شيء فهو موجود ، وإذا لم يستطع أن يفكر فيه فهو غير موجود « لأنك لا تستطيع معرفة اللاوجود ولا أن تنطق به »

وقد وصف بارمنيدس موجوده بأوصاف كثيرة هي التي دفعت برنت ومن ذهب مذهبه إلى القول بمادية رأس المدرسة الإيلية .

فالموجود - كا نرى من النصوص - كامل ، لا يكون ولا يفسد ، ولا يتحرك ، ولا نهاية له ، وليس منقسها ، وكل متجانس ، وهو كرة مستديرة متساوية الأبعاد من مركزها . وجدير بمثل هذه الصفات أن تنطبق على الدكائن المادى ، و بخاصة القول بأنه «كرة» ، ونحسب أن الكرة من جملة الماديات . فإذا كان الأمر كذلك ، فياهى حجة المثاليين أو الواقعيين في الزعم بأن بارمنيدس ليس ماديا ؟ حجتهم أنه لا يصف الموجود في عالم الحق ، بل في عالم الظن ، وليس للموجود في عالم الحق إلا صفة واحدة هى الوجود ، أما سائر الصفات فإنها سلبية ، «لا» يتحرك «لا» ينقسم ، «لا» بداية له و «لا» نهاية ، «لا» يكون و «لا» يفسد ، وهكذا ، فإذا كان قد أطلق عليه أنه كرة فذلك لأن الكرة لا بداية لما ولا نهاية وهى أكل الأشكال الهندسية ، فضالا فذلك لأن الكرة لا بداية لما ولا نهاية وهى أكل الأشكال الهندسية ، فضالا عن أنه يصف الوجود الحقيقى بالكرية على سبيل التشبيه والمثال لاعلى سبيل الحقيقة ،

أما ما نطلقه على الأشياء من أسماء فليست إلا مسميات أطلقها البشر. هذا والمذهب المادى يعتمد على الحسوس و يتخذه معيارا للحقيقة، وليس الأمركذلك عندبارمنيدس، لأن العقل عنده هو المعيار.

وينبغى أن ننبه على حقيقة أخرى تتضح لنا من نصوصه ، هى أنه لايقابل بين الفكر والوجود بحيث يفصل بينهما فصلا حاسما ، بل على العكس بجمع بينهما ، أى بين المدرك والمدرك ، بين العاقل والمعقول، لأن «ما نفكر فيه وما من أجله يوجد التفكير شىء واحد ، لأنك لا تجد تفكيرا فى غير الوجود الذى تعبر عنه بالكلام » .

وقد يظهر أن هذه الآراء مغرقة فى التفلسف البعيد عن الحياة المنقطع عن الواقع، مع أننا قلنا فى ابتداء هذا البحث إن الفلسفة اليونانية كانت حية تساير البيئة، وتجد لها صدى فى البيئة وتلائم حاجات. ولم تكن فلسفة بارمنيدس ميتة ، بل اتصلت بالجمهور وأثرت فيه ، وذلك عن طريق تلميذه زينون الذى اضطلع بتفسير نظرياته والدفاع عنها ، فضلا عن أنها أثارت فكر أفلاطون وأرسطو فيما بعد وفلسفتهما عماد كل فلسفه حتى العصر الحديث. هذا إلى أنه مؤسس الميتافيزيقا وهى لب الفلسفة وجوهرها. فإذا كان حيا ، فمو كذلك بأفكاره التى تزال قائمة حتى اليوم .

حیاته :

[٧٥] عرفنا من قبل أن زينون ذهب إلى أثينا مع بارمنيدس حول عام ٤٥٠ ق. م ، وكانت سنه في الأر بمين ، وذلك في العيد المسمى بناثيناي ، وهو عيد مشهور يزور فيه الأجانب مدينة أثينا ، ونجد طياوس في المحاورة المعروفة باسمه يفدعلي أثينا هو وهرمقراطس في تلك المناسبة أيضا . وقد علمنا ذلك من افتتاح محاورة بارمنیدس ، حیث یروی الحوار شخص اسمه سیفالوس الکلازومینی ، الذی سمع من أنطيفون ما دار بين بارمنيدس وزينون وسقراط من حوار ، ولم يكن أنطيفون نفسه حاضرا ولكنه حفظ الحوار عن فيثودورس Pythodorus ، وهو أحـــد قواد أثينا الذي ذهب إلى صقلية عام ٧٧٤ بدعوة من لينتينس Leontines . وفى محاورة ألقبيادس أن فيثودورس وكالياس دفع كل ممهما مانة دينــار أجراً لتعلمها (١) . ويروى فلوطرخس أن بركليس سمع فلسفة زينون ، الذي استقر في أثينا بعض الزمن في أكبر الظن . ولا يمكن الجزم بصحة محاورة بارمنيدس تاريخيا، إذ يذهب النقاد إلى أن تأليف الحوار وترتيب اللقاء بين الفلاسفة الثلاثة في بيت فيثودورس هو من خيال أفلاطون . وهذا هو نص الرواية على لسان أنطيفون في محاورة بارمنيدس :

<sup>(</sup>۱) محاورة ألقبيادس ۱۱۹،۱ ، ۱ حيث يطعن سقراط على بركليس قائلا إنه لم يستطع أن بعلم ولديه الحسكمة ، بل ولا أى أثبنى أو أجنى، على العكس من ذلك على سبيل المثال فيثودورس بن لمزولوقس وكالياس بن كاليادس ، فإنهما اكتسبا الحسكمة من صحبة زينون ، فدفع كل منهما لقاء ما تزود به من حكمة وشهرة مائة « ميناى » أى ما يساوى مائة دينار .

« وقد زينون وبارمنيدس ذات يوم إلى أثينا لحضور عيد بنائيناى الكبير . وكان بارمنيدس مهيبا ، متقدماً في السن ، يكاد شعره أن يكون خالص البياض ، ولعله كان في الحامسة والستين من العمر . أما زينون فيبلغ الأربعين ، طويل جذاب ، ويقال إنه كان صاحب بارمنيدس . وكانا يجلسان مع فيثودورس خارج الأسوار في سيراميكوس (۱) . ثم حضر سقراط وعدد قليل غيره في شوق للاستاع إلى زينون وهو يقرأ كتابه الذي أحضره معهما الزائران لأول مرة في أثينا . وكان سقراط في ذلك الحين شابا صغيرا . وكان زينون يقرأ بنفسه ، ولم يكن بارمنيدس حاضرا إذ انصرف في تلك اللحظة ، ولم يكد يفرغ من قراءة الحجج ، حتى دخل فيثودورس ومعه بارمنيدس ، وأرسطوطاليس الذي أصبح فيا بعد أحد الثلاثين ، وبذلك لم يسمعا إلا حزءاً يسيرا من الكتاب . ومع ذلك فإن فيثودورس كان قد معع زينون يقر ، عليم قبل ذلك » .

هذه هي الصورة التي يقدمها لنا أفلاطون لزينون ، فهو أجنبي عن أثينا وفد إليها ، واستقبله فيثودورس أحد قواد أثينا في منزله ، فأخذ يستمع إليه ، ويتعلم على يديه بالأجر ، كما يحدثنا أفلاطون في محاورة ألقبيادس ، وكانت هذه بداية عصر السفسطائيين الذين يعلمون الحكمة بالأجر وكانت للفلسفة في ذلك الزمان منزلة عظيمة ، فها نحن نرى حكام أثينا وأصحاب الرأى فيها يستقدمون الفلاسفة ويستضيفونهم في بيوتهم ، ويغدقون عليهم الأموال ، ويستمعون إليهم ويتعلمون على أيديهم ، ويستمتعون بكتبهم ، ويهيئون لأصدقائهم الاستماع إليهم . وظلت هذه حال الفلسفة من الحياة الحرة في بيوت الخاصة والمناسبات حتى ، أنشئت المدارس المنظمة فيا بعد وعلى رأسها أكاديمية أفلاطون ومدرسة المشائين .

<sup>(</sup>۱) Ceramicus أحد أحياء أثينا .

وحكى الرواة المتأخرون سيرة زينون ، فذهب أبولودورس إلى أنه زها فى الأولمبياد التاسع والسبعين ، بين عامى ٤٦٠ و ٤٦٠ ق . م ، وأنه ابن تليوتاجوراس الأولمبياد التاسع والسبعين ، بين عامى ٤٦٠ و و ٤٦٠ ق . م ، وأنه ابن تليوتاجوراس Teleutagoras . و يقال إنه شارك فى سياسة مدينة إيليا ، فهيأ لها حكومة صالحة . ويذهب سترابون إلى أنه كان من الفيثاغوريين ، ولا غرابة فى ذلك ، فقد رأينا أن بارمنيدس أستاذه قد تلقى العلم على أمنياس الفيثاغوري ، بل إن الفلسفة الإيلية لتمد بارمنيدس أستاذه قد تلقى العلم على أمنياس الفيثاغوري ، بل إن الفلسفة الإيلية لتمد فرعاً من تلك المدرسة الكبرى . و يقال إنه تآمر على طاغية إيليا نيارخوس، ولكن أمره انكشف ، وقبض عليه، وعذب عذابا شديدا ليفضى بأسماء شركائه من المتآمرين، إلا أنه رفض أن يبوح بهم .

## کتبه:

[۲۷] اعترض سقراط على زينون في شرحه لفلسفة بارمنيدس، وأقام اعتراضه على أساس أن بارمنيدس يقول: «إن الكل واحد» وأن زينون يقول: «الأشياء ليست كثيرة»، وهناك فرق بين القولين. فأجاب زينون معتذرا بأن كتابه كان يهدف إلى الدفاع عن أدلة بارمنيدس ضد أولئك الذين يسخرون من تلك الأدلة مبينين أن القول بالواحد يفضي إلى متناقضات كثيرة . فالكتاب ردُّ على القائلين بالكثرة، وأن قوله هذا يؤدى كذلك إلى متناقضات كثيرة . وأنه ألف الكتاب في شبابه في ضوء هذه الروح الجدلية ، ثم نسخه بعض الناس على الرغم منه ودون علمه بحيث لم يستطع النظر فيه . و بذلك يتضح من محاورة أفلاطون هذه الحقائق ، وهي أن زينون كان يقرأ كتابه هو الذي يدافع فيه عن فلسفة أستاذه ، وأنه كتبه في شبابه دون أن ينضج يقرأ كتابه هو الذي يدافع فيه عن فلسفة أستاذه ، وأنه كتبه في شبابه دون أن ينضج ولم يكن على استعداد أن يذيعه ، وأنه حمله معه إلى أثينا مما يدل على أن الكتاب لم يكن متداولا أو معروفا .

و يحدثنا ديوجين عن عدة كعب لزينون ، ويسجل سويداس عناوين هده الركتب ، ولكن أكبر الظن أنها من وضع الإسكندرانيين المتأخرين موأشهركتبه هو ذلك الذي هاجم فيه الفلاسفة في أربعين حجة ، وكان يقرؤه في أثينا ، ويعرف باسم « المهاجمات » أو « تهافت الفلاسفة » Epicheirêmata ، ويقوم منهجه فيه على قياس الخُلف ، وإيقاع الخصم في التناقض ، ومن أجل ذلك سماه أرسطو « مؤسس الجدل » .

وقيل إنه كتب بعض محاورات ، ويقول سمبلقيوس في شرحه لكتاب الطبيعة لأرسطو عندما تعرض لزينون ، إن أرسطو يشير إلى حجة وردت في محاورة بين زينون و بروتاجوراس . ويقول برنت إن لقاء الفيلسوفين ممكن ، ولكن اتخاذ زينون شخصيته طرفاً في الحوار أمر لم يظهر في التأليف إلا في عصر متأخر .

## منهجه: الجدل:

[۷۷] وقد تبین من كلام زینون أنه ألف كتابه للدفاع عن مذهب بارمنیدس، واتبع لذلك منهجا خاصا ، هو الذی سماه أرسطو الجدل . والجدل قیاس مؤلف من مقدمات یسلم بهاالخصم ، والغرض منه إلحام المعاند ، وقد یكون الغرض الوصول لی معرفة الحقیقة .ذلك أن المجادل حین یسلم بالطرف الآخر من النقیضین، ثم یثبت استحالة قبوله لما یترتب علیه من خُدف ، فإنه یثبت بذلك صحة النقیض الأول. وهذا ماكان یفعله زینون ، فقد رأینا أن قضیة بارمنیدس هی « المسلم واحد » ، وقد هاجمها معاصروه ، وسخروا منها ومن صاحبها ، فراح زینون یسلم لهم بأن « الأشیاء كثیرة » و بین لهم ما یترتب علی التسلیم بهده القضیة من خُلف

وتناقض، و بذلك تصح القضية الأولى ، وهي أن الكل واحد .

وقد قيل إن زينون بهذا المنهج أو هذا الجدل كان سفسطائيا . وكان للسفسطائي معنيان ، أحدهما أنه معلم فلسفة و بيان ، و يأخذ على ذلك الأجر ، ويهتم الاهتمام كله بتأييد فضيته حمّا كانت أم باطلا. والمعنى الثاني هو الذي تطورت إليه السفسطة أو المغالطة ، نعنى أنه قياس باطل ، ويَعْلَم صاحبه ببطلانه ، ولـكنه يريد مغالطة الخصم والتمويه عليه . ولم يكن زينون سفسطائيا على كلا المعنيين ، ولو أنه كان معلما محترفا يتناول الأجر ، كما رأينا، لأنه لم يهدفإلى نصرة مذهبه بأى سبيل ولو بالمغالطة وأنخاذ المقدمات الكاذبة الوهمية ؛ ولكنه فتح الباب أمام السفسطائيين فأخذوا بطريقته وأنحرفوا بها ، فهو من هذه الناحية معلم السفسطائيين، ولكنه ليس مسئولا عن انحرافهم . أما جدل زينون فقائم على المنطق ، وعلى المبادىء العقلية التي تيسر المنطق وجوده وأهمها مبدأ عدم التناقض ، فهو من هـذا الوجه مـكمل للطريق المنطقى الذى سار فيه بارمنيدس ، ولا غرابة أن يسميه أرسطو مؤسس علم الجدل ، من حيث إنه كان يسلم بإحدى قضايا خصومه ويستنتج منها نتيجتين متناقضتين ، ويثبت بذلك بطلانها .

وقد احتفظ سمبلقيوس بنص جدله عن إبطال الكثرة بعباراته نفسها.وساق أرسطو بعض حجج زينون في إبطال الحركة ، وصاغها في لغته الأرسطية .

# إبطال المُكْثرة:

[۷۸] إذا سلمنا أن الأشياء كثيرة ، فيترتب على ذلك (١) إمَّا أنها نهائية في العدد (٠) و إمَّا أنها لا نهائية في العدد والنتيجتان متناقضتان . و بيان هذه الحجة كما يلي :

- (۱) إذا كانت الأشياء كثيرة فلابد أن عددها هو هو ، لا أكثر ولا أقل ، و إذا كان عددها هو هو ، فهي نهائية .
- (ت) إذا كانت الأشياء كثيرة ، فهى لانهائية العدد، إذ بين كل شيئين شيء آخر، وهكذا إلى مالانهاية . [ وهذه الحجة يسميها أرسطو القسمة الثنائيه dichotomy]

وحجة أخرى فى إبطال الكثرة على أساس أن الأشياء إما أن تكون لامتناهية الصغر أو لامتناهية الكبر . ذلك أن الأشياء إذا كانت كثيرة فهى عدد من الوحدات ، وهذه الوحدات إما أن يكون لها عِظمَ أو ليس لها عظم.

(۱) فإذا لم يكن لها عظم (أى بغير طول وعرض وعمق) فإنها إذ أضيفت إلى غيرها لم تكن أكبر، لأن مالاعظم له لاينتج عنه شيء أعظم منه.

(ت) وإذا كان للأشياء عظم ، فلكل شيء حجم محدود ، أي طول وعرض وعمق ، وكان لكل جزء من الوحدة حجم ، وبين كل جزء وبين الآخر مسافة . وكل شيء يمكن أن ينقسم إلى أجزاء لانهائية لكل منها حجم . ولما كانت الأجزاء تنقسم إلى مالانهاية له ، فمجموعها عظيم إلى مالانهاية له .

وشبيه بذلك ما أورده أرسطو في كتاب مابعد الطبيعة ، قال : (١)

« وأيضا إن كان هذا الواحد غير منقسم ؛ فهو على ما يرى زينون ليس بشىء ألبتة ؛ لأنه يزعم أن الشيء الذى لا يزداد عند الزيادة عليه ، ولا ينقص إذا نقص منه ، فليس ذلك من الهويات . فعلوم أن الهويات على زعمه عظم ؛ فإن كانت الهويات عظما فهو عظم جر مى ، لأن العظم الجرمى هو الهوية بجميع الجهات . وأما سائر الأشياء ، فمنها ما إذا ركبت كان منها عظم ، ومنها ما إذا ركبت لم يكن منها عظم على قوله ؛ فإنه يزعم أن البسيط والحط إذا ركباكان منهما عظم ، وأما النقطة فلا يكون منها عظم ألبتة .

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة ۱۰۰۱ ب ۷ ، والترجمة قديمة عن كتاب تفسيرما بعدالطبيعة لابن رشد طبعة ألأب بويج س ۲۷۲ ، ۲۷۳ الجزء الأول .

فلما كان زينون يعنت فى قوله ، ويرى رأيا ملتبسا ، وغير ممكن أن يكون شىء لا ينقسم ، فيجب علينا أن نجيب على هـندا القول يبعض الإجابة ، فنقول : إن الواحد إذا زيد عليه شىء لا يكون أكبر ولكنه يكون أكثر ، فلذلك لا يجب أن يكون عظا » .

ومن الواضح أن زينون يحاول أن يبطل بهذه الحجة الواحد الفيثاغورى، وكثرة الوحدات التي يتألف منها العالم في مذهبهم ، لأن العالم عندهم أعداد. وقد بيّن أرسطو المفالطة في حجته بأنه يخطى، في فهم الواحد الحسابي أى العدد ، الذي يختلف عن الجسم الطبيعي ، فزيادة العدد كثرة وزيادة الجسم عظم ، لأنه يَعْظُمُ أو يكبر .

# إبطال الحركة :

- [٧٩] وأورد أرسطو<sup>(١)</sup> أربعة حجج عن زينون في إبطال الحركة .
- (۱) الملعب لا يمكنك اجتياز الملعب [حلبة السباق] ، إذ لا يمكن اجتياز عدد لامتناه من النقط في زمان متناه، فلابد أن تجتاز نصف المسافة قبل اجتياز المسافة كلها، وكذلك لابد من اجتياز نصف نصف المسافة أولا، وهكذا إلى ما لانهاية له، لأن المسافة تنقسم إلى دا لا نهاية له .
- (٢) اخيل والسلحفاة لايمكن أن يسبق أخيل السلحفاة ، إذ لابد أن يصل أولا إلى المكان الذى بدأت منه السلحفاة تسير، ولكن السلحفاة تكون قد تحركت عندئذ ، و بجب على أخيل أن يلحقها ، وهكذ كلا اقترب منها سبقته .
- (٣) السهم \_ ولا يمكن أن يتحرك السهم ، إذ يجب أن يجتاز مسافة يمكن أن تنقسم إلى ما لانهاية له في زمن نهائي .

<sup>(</sup>١)كتاب الطبيعة ٢٣٩ ا ــ وانظر علم الطبيعة لأرسطوطاليس ترجمة أحمد لطني السيد ، ص ٢٦٠ وما بعدها .

(٤) الأجسام الثلاثة \_ إذا فرضنا ثلاثة أجسام ١، ٠٠، ح، وكان ١ ساكنا، وب، ح يتحركان في جهتين متضادين بسرعة واحدة ، فإذا تقابل الجميع ، كان وقد قطع ما يساوى طول ١، ح ، فالزمن الذي يحتاج إليه ب ليجتاز ح ضعف الزمن الذي يحتاج إليه في اجتياز ١ . ولما كان الزمن الذي يقطعه ب ، ح حتى يصلا إلى مسكان ١ واحداً ، فالنتيجة أن ضعف الزمن يساوى نصفه . [ انظر الشكل]

|            | FIG. 1. |   |          |   |      | FIG. 2. |   |   |   |   |
|------------|---------|---|----------|---|------|---------|---|---|---|---|
| A          | •       | • | •        | • |      | A       | • | • | • | • |
| <b>B</b> • | • •     | • | <b>→</b> |   |      | В       |   | 9 | 0 | • |
| С          | •       |   | •        | • | ●. ● | C       | • | • | • | • |

### قيمة زينون :

[٨٠] ينفي زينون الكثرة والحركة تأييداً لمذهب أستاذه في الوجود الواحد الثابت، وقد خيل إلى بعض المفكرين أن حججه ضرب من العبث الفكرى، أو الترف العقلى، أو التلاعب بالألفاظ، غير أننا إذا حملنا هذه الحجج على محمل الجد رأينا أنها كانت عيقة الأثر في تطور العلم والفلسفة، لأنها تبحث في الصلة بين المحقولات الثابتة الموجودة في عالم العقل، و بين المحسوسات المتغيرة الظاهرة لنا في عالم الحس، كما تتناول طبيعة المكان والزمان، والنهاية واللانهاية، و بعض المفهومات الرياضية مثل النقطة والحط والعدد والوحدة.

وترجع الحجج إلى مبدإ القسمة الثنائية ، سواء أكانت فى دحض الكثرة أو الحركة . وهو حين ينكر الكثرة إنما يهاجم بوجه خاص الفيثاغوريين الذين ـ كانوا يتصورون العالم مركبا من أعداد . وقد الزمهم الحجة بأن افترض أن العدد إما

وحدة لا تنقسم، فالأشياء تشكون من وحدات لانهائية ، إذ لانهاية الأشياء، فضلا عن وجود مسافة بين كل وحدة وأخرى . و إما أنه ينقسم ، فيمكن بذلك أن ينقسم إلى ما لانهاية له ، أو إلى شيء لا طول له ولا عرض ولا همق ، أى إلى صفر . و إذا جعنا الأصفار كان النائج منها أصفارا .

والخلاصة أن الموجود كما رأى بارمنيدس واحد ومتصل ومطلق ولايقبل القسمة ، وهذا الواحد كل متجانس ، فهو ملاء ، لا يتحرك ، لأن كل حركة تفضى إلى انقسام وانفصال ، أى إلى انفصال الأجزاء بعضها بالنسبة إلى بعضها الآخر ، فالحركة دليل الكثرة ، والسكون آية الوحدة . ونحن حين نثبت استحالة الحركة ونبين تعارضها مع العقل ، إنما نبين في الوقت نفسه وحدة الموجود ونؤيد مذهب بارمنيدس . ولما كانت كل حركة مركبة من مواضع متعابعة كثيرة ، فهذه المواضع إما لا متناهية بسبب تسمها إلى ما لا نهاية له ، وإما أنها تقف عند مواضع نهائية لا تنقسم . وفي كلتا الحالين يوجد تناقض .

فإذا كانت الحركة مستحيلة فذلك لأن المسافة ، وهي جزء من المكان يمكن أن تنقسم إلى ما بهاية له . وقد رد أرسطو على هذه الحجة بأن المكان بهائى ، أما الزمان فقط فهو لانهائى . مهما يكن من شيء فإن طبيعة المكان والزمان منذ أن أثارها زينون ، ووضع فيهما أرسطو كلمته ، لم تستقر الفكرة عهما حتى اليوم ، فديكارت ، وليبنتز ، ونيوتن ، وكانط ، وأينشتين ، لكل منهم مذهب كالف مذاهب الآخرين . وهذا كانط مثلا يزعم أن المكان والزمان في أنفسنا فغرضهما فرضا على الأشياء الخارجية حين ندركها ، وليست لها حقيقة وجودية خارجية .

و إذا كان القدماء قد رفضوا نظرية زينون في انقسام المسافة إلى ما لا نهاية وسخروا منه ، فإن الرياضيين المحدثين ، والفضل في ذلك يرجع إلى ليبنتز ، قد رأوا أن هذا الانقسام واقعى ، ولا بد من حسابه ، ومن هنا نشأ هذا الحساب اللانهائي ، أو مايسمى بحساب التكامل والتفاضل infintesimal calculus.

هـذا وقد رد أنكساجوراس على زينون بحجتين ، الأولى أن المعانى متحرك فى العقل ، لأن التفكير حركة بين المعانى ، والثانية عدم وهمية الإحساس ، لأن الحواس حقيقية . وسوف نعرض لمذهب العقل ومذهب الحقيقة والظاهر فما بعد .

مهما يكن من شيء فهذا الجدل العقلى يؤدى إلى لذة ، بل إلى نشوة ، حتى أصبحت السعادة الحقيقية في هذا الاستغراق العقلى . وترجع المشكلة الكبرى التي أوضحها زينون في التعارض بين أحكام العقل وشهادة الحس . فهل يتعارض العقل مع الحواس؟ وإذا أمكن التوفيق بينهما فكيف يكون ذلك ؟ الواقع أن الفلسفة اليونانية آمنت بالعقل ، وحين اصطدمت بالظواهر المحسوسة المتناقضة استبقت حكم العقل ، وقضت على الحس بالوهم واستبعدته . وهذا هو السر في تماسك العلم اليوناني، ووضوح الفلسفة عندهم واتصافها بالمنطق ، أي بانطباق الفكر مع نفسه وعدم تعارضه .

والفضل فى ذلك كله يرجع إلى زينون .

حياته:

[11] أصله من ساموس في أيونية ، ولكنه ألحق بالمدرسة الإيلية ، ويعد المدافع الثانى عن مذهب بارمنيدس . ويروى فلوطرخس أن مليسوس بن إيثاجينس Ithagenes لعب دوراً سياسيا في مدينته ساموس ، إذ قاد الأسطول وهزم به الأثينيين عام 231 ق. م . ولسنا نعرف عن حياته أكثر من هذه الحادثة ، والتي بسبها جعلوا سنة ازدهاره عام 231 ق . م . وأكبر الظن أنه كان من المدرسة الأيونية فتأثر بمذهبهم الطبيعى ، ثم أصبح تلميذاً لبارمنيدس ، فيا يقال ، وذلك بالنظر إلى النصوص بمذهبهم الطبيعى ، ثم أصبح تلميذاً لبارمنيدس ، فيا يقال ، وذلك بالنظر إلى النصوص الباقية من كتابه المسمى «الوجود» أو «في الطبيعة» . هذا وقد ألف أحد المتأخرين في القرن الأل كتابا بعنوان « مليسوس وزينوفان وجورجياس » ونسب خطأ في القرن الأل كتابا بعنوان « مليسوس وزينوفان وجورجياس » ونسب خطأ

#### النصوص:

[۸۲] (۱ – ۱ ) إذا كان اللاوجود موجودا ، فماذا يمكن أن يعبر عنه كشىء حقيق ؟ .

(۱) ما كان موجوداً فهو موجود منذ الأبد ، وسيوجد إلى الأزل ، لأنه إذا ظهر إلى الوجود فيجب أن يكون لا شيء قبل وجوده . فإذا كان لا شيء ، فلن ينشأ شيء من لا شيء .

<sup>(</sup>١) مترجة عن برنت ، وعن فريمان .

- (٢) ولماكان الوجود لم يتكون ، بل هو موجود ، دائم ، أزلى ، فليس له بدء ولا نهاية ، فهوبغير نهاية [حد] . فلو أن الوجود لم يكن ثمكان ، لـكان له بدء ونهاية . ولكنهإذا لم يكن له أولولا آخر ، وكان منذ الأبد وإلى الأزل ، فليسله بدء ولا نهاية . إذ من المستحيل أن يكون شيء ما دائما بغير أن يكون موجودا .
- (٣) وأيضا ، كما أن الموجود موجود على الدوام ، فلا بد أن يكون على الدوام لا نهائيا في العظم.
  - (٤) ولا شيء له بدء أو نهاية أبدى أو لا نهائى .
  - (٥) لو لم يكن الوجود واحدا ، لكان محدوداً بشي. آخر .
- (٦) لأنه إذا كان لا نهائيا ، فيجب أن يكون واحــدا ، إذ لوكان الوجود اثنين ما كان لا نهائيا ، لأن أحدهما يحيط بالآخر [ يحد الآخر ] .
- (٧) لذلك كان الوجود أبديا ، لا نهائيا ، واحدا ، وكلا متجانسا . ولا يمكن أن يفسد ولا أن يعظم ، ولا يحس بالألم أو الحزن ، إذ لوأصيب بأى أهر من هذه الأمور ، فلن يكون واحدا ، لأنه يتغير فلا يصبح الحق كلا متجانسا ، بل ما كان من قبل يفسد [ يختنى من الوجود ] ، وما لم يكن يكون [ يظهر إلى الوجود ] . والآن إذا تغير الوجود بقدار شعرة واحدة في عشرة آلاف سنة ، فسوف يهلك [ يفسد ] الوجود جميعه في مجموع الزمان .

وأيضا فلا يمكن أن يتغير نظامه ، لأن النظام الذى كان منبثا فيه من قبل لن يهلك ، ولن ينشأ نظام جديد . وحيث لن يضاف إلى الوجود شىء ، ولا يختفى منه شىء ، ولا يتغير ، فكيف يتغير نظام الشىء الحقيقى ؟ لأن أى شىء يتغير فهمذا دليل على تغير النظام .

ولا يخضع الوجود كذلك للائم ، لأن الألم إذا أصاب شيئا فلن يكون موجوداً . إذ الشيء الخاضع للائم لا يكون موجوداً دائما ، ولا يكون فيه القوة كالشيء الموجود كلا . ولن يكون كذلك متجانسا مادام متألما ، لأنه يحس بالألم من إضافة شيء إليه أو طرح شيء منه ، وعندئذ لن يكون متجانسا . وكذلك لن يشعر الموجود إذا كان كلا بالألم ، لأن ما وجد كلا وحقيقيا يختفي ، وما لم يوجد يظهر إلى الوجود . وهذه الحجة نفسها تنطبق على الألم .

وليس شيء خلاء ، لأن الحلاء لاشيء ، واللاشيء لا يمكن أن يوجد . ولا يتحرله الموجود ، لأنه لايتجه أي وجهة ، بلالوجود ملاء . إذ لو كان خلاء ، لا بجه أي وجهة ، بلالوجود ملاء . إذ لو كان خلاء ، لا بجه أي والحلاء ، ولما كان الحلاء غير موجود ، فلن يتجه إلى أي مكان .

ولا يمكن أن يكون الوجود كثيفا أو متخلخلا ، إذ يستحيل أن يكون التخلخل علوءاً كما كان كثيف ، علوءاً كما كان كثيف ،

فهذا هو الطريق الذي يجب أن نميز به بين ما هو ملاء وما ليس ملاء , ولو أن شيئا من الأشياء كان يحتوى على مكان لشيء آخر يحتويه فليس ذلك الشيء ملاء . أما إذا لم يكن به مكان لشيء آخر ولا يحتوى شيئا آخر فهو ملاء .

يجب إذن أن يكون الوجود ملاء ما دام الحلاء غيرموجود ، فإذا كأن الوجود ملاء فلن يتحرك .

(٨) فهذه الحجة هيأعظم برهان على أن الوجود واحد لا غير . وهذه براهين أخرى كذلك . إذا كان العالم كثيرا ، فيجب أن تكون الكثرة من جنسالواحد . إذ لوكانت الأرض والمياء والهواء والحديد والذهب والنار موجودة ، وكان بعض الأشياء حيا والبعض الآخر ميتا ، وكانت الأشياء سوداء وبيضاء وسائر ما تقول عنه الناس إنه حقيقي \_ لوكان الأمر كذلك ، وكنا نبصر ونسمع حقا ، فيجب أن يكون كل شيء كما يظهر لنا أول الأمر ، ولا يتغير ولايتبدل ، بل يجب أن يكون كل شيء كما كان . ولكننا نقول الآن إننا نرى ونسمع ونفهم صواباً ، ومع ذلك نظن أن الحاد يصبح بارداً ، والبارد يصبح حارا ، وأن الصلب ينقلب لينا ، واللين صلبا ، وأن الحي يموت ، ويتولد الحي من لليت ، وأن هذه الأشياء جميعا تتغير ، وأن ما كان ، وماهو كائن الآن مختلفان كل الاختلاف . ونحن نظن أن الحديد وهو صلب يبلى عند احتكاكه بالإصبع ، وكذلك الدهب والحجر وكل ما يظهر أنه صلب ، وأن الأرض والحجر مكونان من الماء . ويترتب على ذلك أثنا لانرى ولا نعرف الحقائق الموجودة . وليست هذه الحجيج متاسكة ، فقد قلنا بوجود أشياء كثيرة أزلية ولهاصور وقوى ، ومع ذلك يظهر لنا أنها جميعا تخضع للتغير ، وأنها تتبدل عما نراه في كل وقتٍ . فمن الواضح إذن أننا لم نبصر صوابا ، وأن هــذه الأشياء التي تبدو لنا ليست كثيرة . لأنهــا لو كانت حقيقية ما تغيرت ، إذ يبقى كل شيء هو هو كما بدا لنـــا ، لأنه ليس أقوى بمــا هو

حقيقى . أما إذا تغير الوجود ، فإن ما كان يختفى ، وما لم يكن يظهر إلى الوجود . وبناء على ذلك إذا كانت الأشياء كثيرة ، فلا بد أن نكون من نفس طبيعة الواحد .

(٩) فإذا كان الوجود موجوداً ، فلا بد أن يكون واحداً ؛ وإذا كان واحداً فلا يمكن أن يكون خسما ، إذ لوكان له جسم فلا بد أن يكون ذا أجزاء ، ولن يكون واحدا .

(١٠) إذا انقسم الوجود فإنه يتحرك ، وإذا تحرك فليس موجوداً .

فلسفته:

[۸۳] يقدم « جومبرز » الكلام عن مليسوس قبل زينون ، مع أن زينون الصق ببارمنيدس وأقرب منه ، و إنما فعل ذلك لأن مليسوس كان أشهر في الزمن القديم . وقد انبرى التلميذان لتأبيد مذهب الأستاذ ، وسوق الأدلة على صحته ، كل على طريقته . أمّا زينون فقد تحدثنا عن منهجه الجدلى . ولكن مليسوس يسير على طريقة أخرى ، فهو يبدأ بقضية بارمنيدس في شطرها الثاني أي أن اللاوجود غير موجود ، ويؤكدها ، وينفى اللاوجود على أساس أننا لا يمكننا التعبير عنه . ثم يستطرد إلى الوجود فيبين صفاته ويؤيد هذه الصفات ببراهين جديدة .

وأول صفة للوجود أنه أزلى ، ولو لم يكن كذلك لخرج الوجود من اللاوجود ، وهذا باطل .

والصفة الثانية أنه لانهائي. والأرجح أن مليسوس يومى، إلى مذهب الفتاغور يين الذين كانوا يتصور ون الأعداد أصل الأشياء ، والعدد محدود أو نهائي ، أى للشيء حدود تحده ، ونهايات ينتهى عندها . وقد هاجم بارمنيدس فكرة الواحد المحدود ، فذهب إلى أن الموجود لانهائي من جهة المكان فهو كل متصل لانهاية له ؛ أمّا

مليسوس فإنه يضيف إلى هذه الصفة أنه لانهائى من جهة الزمان أيضا ، فهو أبدى أزلى ، أى لاأول له منذ بدء الزمان ، ولاآخر له فى نهاية الزمان . و إذا كان مليسوس قد رفض الشيء المحدود ، فذلك أن الموجود إذا كان محدوداً فلا بد أن يمكون خارج حدوده اللاوجود ، وهذا هو الفرض الذى استبعده من قبل .

والصفه الثالثه أنه لاجسهانى ، وذلك فى قوله : « إذا كان الوجود موجوداً فلابد أن يكون واحداً ، و إذا كان واحداً فلا يمكن أن يكون جسما ، إذ لوكان له جسم فلا بدأن يكون ذا أجزاء . . . » . وقد قيل عن الوجود البارمنيدى إنه مادى حتى لقد ذهب برنت إلى أنه « أب المادية » ؛ ولكن مليسوس ينفى الجسمية عن الموجود ، ولو أنه يصفه بالامتداد اللامهائى . وقد فهم سملبقيوس ذلك عن مليسوس فوصف موجوده بأنه لا جسمانى ، ولو أن أرسطو يذهب إلى عكس ذلك . والمسألة موضع خلاف بين المؤرخين المحدثين .

والصفة الرابعة استحالة التغير ، إذ لو تغير الوجود ما كان متجانسا ، و يختنى ما كان موجوداً ، و يظهر ما لم يكن موجوداً . و يضرب مثالاً طريفاً على استحالة التغير فيقول : بأن الوجود إذا تغير بمقدار شعرة واحدة فى عشرة آلاف سنة لهلك الوجود جميعه على مر الزمان .

والصفة الخامسة الحياة ، فالوجود عنده حى ولكن دون أن يحس بالألم والحزن ، وصفة الإحساس من الصفات التي يستعيرها مليسوس من الكائنات الحية ، ولم يخلعها بارمنيدس أو زينون على الوجود . ولكنه يزعمأن هذا الإحساس ثابت . وهى من الصفات التي سوف تصادفنا فيا بعد عند إله أرسطو المحرك الذي يتحرك . والصفة الخامسة نفى الحركة عن الوجود ، لأن العالم ملاء ، والتكاثف والتخلخل مستحيلان ، وهذه غرزة موجهة إلى الفلسفة الأيونية .

والصفة السادسة نفى الكثرة ، كما فعل زينون من قبل ؛ ولكنه ينظر إلى شهادة الحواس قائلا إننا نعتمد على شهادتها وزئق بها مع أنها تحدثنا أن الأشياء تتغير ، فالحديد يبلى عند احتكاكه بالإصبع ، وكذلك الذهب و الحجر، وهي تحدثنا أن الحار يصبح باردا والبارد ينقلب حاراً ، ومن أجل ذلك يجب أن نرفض شهادة الحواس لأنها لا تنبئنا عن ه الحقيقة » ، إذ لو كانت تقدم لنا حقائق ما تغيرت . ولما كانت الحواس تخبر نا عن أشياء غير حقيقية ، وكانت هذه الأشياء كثيرة ، فينبغي أن نرفض المكثرة كما ندركها بالحواس . فما قيمة الحواس و إلى أي حد نعتمد عليها في للعرفة ؟ هذه أسئلة تضرب من الفلسفة إلى الصبيم ، وقد أثار غبارها مليسوس ، وسوف تكون موضع بحث شديد وجدل طويل هند السفسطائيين فيا بعد .

# أنبادقليس (١) Empedokles

ا حياته:

[48] لسنا نعرف شيئا موثوقا به عن حياة أنبادقليس ، فقد أكثر الرواة من ذكر الأساطير حول سيرته ، حتى لقد زعم بعضهم إنه ادعى الألوهية ، وحيانه في الواقع مزبج من العالم والفيلسوف والشاعر والطبيب والسياسي . بل يصفه برتراند رسل وغيره بالشعوذة ، وأكبر الظن أنه برىء من هذه النهمة ، وانما المسئول عنها المتأخرون الذين أحاطوا سيرته بالأساطير كائى شخص عظيم .

وأصله من مدينة أكراجاس Akragas من أعال صقلية ، وأنه زها عام ٤٤٤ حسبرأى أبولودورس أوعام ٥٥٠ ق . م ، ويذهب أرسطو إلى أنه عاشحتى بلغ الستين ، وقيل إنه مأت فى السابعة والسبعين ، وزعم آخرون أنه عمر حتى التاسعة والتسعين. وهو يمت إلى أسرة من النبلاء ، فأبوه يسمى ميتون Meton ، وجده يسمى أيضا وفاز فى الألعاب الأولمبية عام ٤٩٦ .

ويقال إنه شارك في سياسة مدينته ، واتخذ جانب الحزب الديمقراطي ، وحارب حكم الطغيان ، وحث الشعب على انتخاب حاكم ديمقراطي ، وهاجم الحزب الأولجاركي المكون من ألف شخص . وذكر أرسطو أن الشعب رغب أن ينصبه ملكا ، ولكنه رفض التاج . ومما يروى عن نزعته الديمقراطية أنه كان يوزع بعض ثروته

<sup>(</sup>١) فى الملل والنحل الشهرستانى « أنباذوقليس » ، وفى أخبار الحكماء للقفطى «أبيذقليس» ، وفى عيون الأنباء لابن أبى أصيبعة « بندقليس » والغالب أن الذين يرسمونه بالذال يحرفون الاسم عن النساخ .

على الفتيات من الفقيرات ليقدمنها بائنة عند الزواج . وقد أدى هذا النشاط الشعبى إلى سخط حزب الأقلية فعمل على منع رجوعه من بعض رحلاته خارج أكراجاس، فذهب إلى البلو بونيز .

ومن المعجزات التي أضيفت إليه أنه أعاد الحياة إلى امرأة انقطع تنفسها ووقف نبضها ثلاثين يوماً . ويقال إنه ابتدع طريقة تضعف أثر الرياح الشرقية بتعليق جلود الحيوانات على الشجر . والغالب أن مقدرته العلمية في الطب ومعارفه العلمية الطبيعية هي التي أشاعت عنه هذه الأساطير . ويروى ساتيروس أن جورجياس حضر بعض ألاعيبه السحرية ، وكان جورجياس السفسطائي تلميذا لأنبادقليس . ويعلل برنت هذه الشهرة بما اصطنعه أنبادقليس من ضروب التطهير مبشراً بالدين الأورفي الجديد ، الذي كان منتشراً انتشاراً كبيرا في أكراجاس .

وهذه الصلة بين جورجياس ، وهو من أعظم خطباء السفسطائيين ، و بين أنبادقليس ، هي التي جعلت أرسطو يصفه بأنه مؤسس علم الخطابة ، كا وصف زينون بأنه مؤسس علم الجدل . و يزعم جالينوس أن أنبادقليس مؤسس المدرسة الإبطالية في الطب ، وهي تلك المدرسة التي يرفعها إلى مصاف مدرسة قوس وقنيدس . و بقيت المدرسة الطبية موجودة أيام أفلاطون وأرسطو ، و كانت تو حد بين العناصر الأر بعة و بين الحار والبارد والرطب واليابس ، كا ذهبت إلى أننا نتنفس من خلال مسام الجسم ، وأن حركة التنفس متصلة أوثق الاتصال بحركة الدم ، وأن القلب مركز الإحساس وليس المخ .

ومن الواضح بعد النظر فى قصيدته أنه أخذ بعض آرائه عن المدرسه الإيلية ، ولذلك يقال إنه كان تلميذ بارمنيدس أو زينوفان ، وبخاصة لأنه نظم فلسفته شعراً على نسقهما ، وقد أخذ كذلك عن الفيثاغوريين . وتروى فى وفاته قصص كثيرة ، منها أنه شنق نفسه ، ومنها أنه غرق فى البحر، ومنها أنه قفز إلى فوهة بركان إتنا واختنى ، فأثبت بذلك ألوهيته .

وقد نظم فلسفته شعراً فى قصيدة من كتابين ، أحدها « فى الطبيعة »، والآخر « فى التطهير » . وقيل إن أبياتهما بلغت خمسة آلاف . وانتقد أرسطو شعره وضرب به المثل فى الرداءة قائلا أن ليس بينه وبين شعر هوميروس من شبه إلا الوزن ، وأنه لم يكن شاعرا بل عالما ، وأن شعره لا يصلح أداة للتعبير عن أفكاره العلمية بسبب غوضه . يكن شاعرا بل عالما ، وأن شعره لا يصلح أداة للتعبير عن أفكاره العلمية بسبب غوضه . حتى اليوم ، ولكنه كان معروفا ومقدراً فى الزمن القديم فى جملته عنه الآن . وقد رأينا كيف حط أرسطو من منزلته الشعرية وتحامل عليه . أما لوكريتيوس Lucretius ، وهو شاعر رومانى عاش فى القرن الأول قبل الميلاد ، وله قصيدة طويله تسعى « فى الأمور الطبيعية » اصطنع فيها آراء أبيقور والمدرسة الذرية ، فكان من أعظم المحبين بأ نبادقليس وعده الناطق بلسان الطبيعيين كما أعجب بشعره كذلك . وليس من سبيل بأ نبادقليس وعده الناطق بلسان الطبيعيين كما أعجب بشعره كذلك . وليس من سبيل بأخذون بهذه النظرية إلى أن بين لافوازيه فى القرن الثامن عشر فسادها .

ودرسه المحدثون من جانب آخر ، هو التناقص فی شخصیته الدینیة کا یصورها فی قصیدة التطهیر Katharmoi وهی التی بخاطب فیها أهل أکراجاس ، وشخصیته العلمیة التی تتضح فی قصیدة « الطبیعة » التی یوجهها إلی تلمیذه بوزانیاس . و یذهب زلار إلی أنه لارابطة بینهما . و یقول دیلز و کذلك بیدیز (۱) إنه ألف القصیدتین فی زمانین مختلفین عثلان طورین مختلفین من حیاته ، و یعبران عن حالته النفسانیة ، فی زمانین مختلفین الفدیمة ، وله کناب عن أنبادقلیس ألفه عام Bidez (۱) وله کتاب عن سیرة فرفریوس تلمیذ أفلوطین ، وقد اعتمدنا علی ذلك الکتاب عندما

كتبنا مقدمة إيساغوجي وتحدثنا عن حياة فرفر يوس.

فهو إمّا قد ابتدأ حياته متدينا ثم انقلب مفكراً متحرر العقل ، وإمّا أنه على العكس ستم التفسير المادى للطبيعة فألتى نفسه فى أحضان النحلة الأورفية التى يصورها فى قصيدة « التطهير » . غير أن هذا الضرب من التفكير أخذ يخضع لبعض الدراسات النفسانية الحديثة التى تصور المزاج الدينى متقلبا مفاجئا لا يعتمد على حساب دقيق وأسباب يمكن ضبطها . وأفضل دراسة له هى تلك التى قام بها العالم الإيطالى ايتورى بنيونى Ettore Bignone فى كتابه عن أنبادقليس الذى نشره عام ايتورى بنيونى في الوحدة النفسية الموجودة وراء هذا التناقص الظاهرى .

مهما يكن من شيء فإن أنبادقليس يمثل التعارض الذي كان موجوداً بين الثقافات المختلفة في صقلية وجنوب إيطاليا في منتصف القرن الخامس، ويعكس في نفسه صورة الفلسفات المتباينة التي وفد بعضها من الشرق، ونشأ بعضها الآخر في الغرب، وحاول أن يوفق بين العلم الطبيعي الذي ازدهر في أيونية، وبين الميتافيزيقا التي أعلمها بارمنيدس، وبين التقوى التي تتسم بها النحلة الأورفية . ولم يكن يستطيع أن يحقق هــذا التوفيق العجيب إلا خيال الشاعر وسعة أفقه ، فلا غرابة أن يتخــذ أنبادقليس الشعر أداة للتعبير عن هذه الفلسفة الشاملة للمتناقضات. ولم تكن الهوة بين الشعر والفلسفة سحيقة كما هي اليوم ، فقد كان هومير وس وهزيود فيلسوفين إلى حد مّا كا كانا شاعرين . وإذا كان بارمنيدس في استهلال قصيدته قد ذهب يطرق باب ربة الشعر وإلمة الحكمة بطلب منها أن تفيض عليمه بالعم لأنه عاجز عن الاهتداء بعقله إلى المعرفة ، فإن أنبادقليس على المسكس من ذلك يلتمس منها أن تُقبل علية وتهبه شيئا من حكمتها . فالمعرفة عند أنبادقليس لاتتوقف على الإلمة ، بل على تحصيل المرء بطريق الحواس والنظر العقلي ، مما نجده في ابتداء قصيدة الطبيعة ، التي نقلناها بتمامها . أما قصيدة التطهير فسوف نشير إلى محتوياتها فقط .

### [ ٨٥ ] قصيدة « في الطبيعة » :

- (۱) أرعني سمعك ، أى بوزانياس (۱) Pausanias ، يا ابن أنخيطس Anchites الحكم .
- (۲) فالقوى (۲) المنتشرة على أطراف الجسم محدودة ، والأعباء التي تحملها كثيرة ، وتنوء بها أفكار العقل . وهي (أى الحواس) لا تدرك إلا قدراً محدوداً من الوجود في أثناء حياتها ، إذ يقضى عليها سريعا بالفناء ، كما يتبدد الدخان عاليا في أجواز الفضاء . ولا يعتقد كل امرىء إلا فيما أدركه صدفة متوجها كل وجهة في عجلة ، ثم يفخر بأنه اهتدى إلى معرفة الكل : وهذه الأمور قل أن تبصر بالعين ، أو تسمع بالأذن ، أو تدرك بالعقل . أما أنت ، وقد طرقت هذه السبيل ، فلن تتعلم أكثر مما يستطيع العقل البشرى أن يعلمه .
  - (٣) أن تحتفظ [ بها ] داخل قلبك الأبكم (١) . . . . أن تحتفظ [ بها ]
- (٤) أيتها الآلهة ، أبعدى عن لسانى حماقة هؤلاء الناس ، وألهمى شفق القدسيتين أن تنطقا فى صفاء وتدفق . وأنت ياربة الشعر المعشوقة يابيضاء الدراعين ، أتوسل إليك أن تلهميننى مماع ما يأذن به القدر (٥) بسماعه لأبناء النهار ، مبعدة عربتى المطهمة عن العالم المقدس .

ولا تدعى باقات المجد والإجلال التي يقدمها البشر تحملك على الأخذ بأيديهم ورفعهم من الأرض ، فتنطقين بما لا يسمح به القانون الإلهى ، ويتربعون بذلك على عرش الحكمة .

أقبل الآن ، وانظر بجميع ما عندك من قوى ، لترى السبيل الذى يبدو فيه كل شيء واضحاً . ولا ترفع من شأن البصر على السمع ، أو تعلى من أمر السمع على شهادة اللسان (أى الذوق) ، ولا ترفض التصديق كذلك بأى طرف من أطراف جسمك فيه طريق للإدراك ؟ وعليك أن تستفيد من كل ما يجعل الأشياء واضحة .

<sup>(</sup>۱) بوزانیاس هو تلمیذ أنبادقلیس الذی یوجه إلیه الخطاب ویعلمه . (۲) أی أعضاء الحس، وفی ترجه فریمان : وسائل الإدراك . (۳) هذا الترقیم عن برنت ، وهناك خلاف یسیر عند فریمان . (۱) فریمان : القانون الإلهی .

- (٥) ولقد جرت عادة الأضعف [عقلا] ألا يتق فى الأقوى . ومع ذلك عليك أن تتعلم ، كما أمرتنى ربة الشعرالصادقة ، هذه الأمور ، حين تنفذ كلاتى إلى صميم قلبك .
- (٣) ولتسمع أولا الأصول الأربعة للأشياء : زيوس Zeus الساطع ، وهيرا Hera حاملة الحياة ، وإيدونيوس Aidoneus ، ونستيس Nestis التي فاضت دموعها فتكونت ينابيع الرطوبة للمخلوقات .
  - (٧) [ العناصر ] غير مخلوقة .
- (٨) وإنى مخبرك عن شىء آخر أيضا : لا تخلق طبيعة (١) Physis أى موجود من الكاثنات الفاسدة ، ولا نهاية له بالموت ، بل امتزاج وتبادل لما مزج من قبل . وليست « الطبيعة » إلا اسما أطلقه الناس علمها .
- (٩) ولكن الناس يقولون عن هذه [العناصر] عندما اختلطت في هيئة إنسان وظهرت إلى النور ، أو في هيئة نوع من الحيوان المتوحش ، أو النبات ، أو الطير ، إنهاخرجت إلى الوجود ، وعندما تنفصل يقول الناس عنها الموت الحزين . وإنهم ليخطئون في استعال الألفاظ التي يستوجبها الحق Themis . واكني سأتبع العرف (٢) Nomos وأستعمل هذه الألفاظ .
  - (١٠) الموت المنتقم .
- (۱۱) ما أحمقهم ! . . . وما أقصر بصرهم ، إذ يظنون أن ما لم يوجد من قبل يظهر إلى الوجود ، وأن الموجود يفني تماما .
- (۱۲) ولا يمكن بأى حال أن يظهر شىء إلى الوجود مما ليس بموجود ، ولا أن يفسد ما هو موجود ، فهذا أمر مستحيل ، ولا يمكن سماعه ، لأنه موجود دائما على أى وجه تتصوره .
  - (١٣) لا جزء من الـكل خلاء ، أو مملوء أكثر مما يجب .
  - (١٤) فلا خلاء في الكل ، إذ أين ذلك الشيء الذي يمكن أن يضاف إليه ؟ .
- (١٥) لا يجب على الحكيم أن يعتقد فى قلبه هذه الأمور ، وهى أن الناس ما داموا

<sup>(</sup>۱) الطبيعة هنابمعنى الجوهر Substance ، وفي تفسير سمبلقيوس بمنى النمو (۲) العرف هنا . Themis . في مقابل الحق ، أي القانون الإلهي Themis .

على قيد الحياة فهم أحياء ويخضعون للحظ الحسن والحظ الدى. . أما قبل أن يتكون البشر [ من العناصر ] وبعد انحلالهم ، فهم لا شيء على الإطلاق .

(١٦) [ المحبة والغلبة (١ Philia, Neikos ] كما كان موجودين من قبل ، فإنهما سوف يوجدان ، ولن يخلو \_ فيما أعتقد \_ منهما الزمان الأزلى .

(١٧) سأحكى لك طريقين (٢): لقد نما في وقت فأصبح واحداً بعد أن كان ولا مؤدوج كثيرا، وفي وقت آخر انقسم وأصبح كثيرا بعد أن كان ولحدا؛ فهناك خلق مزدوج للأشياء الكائنة الفاسدة ، وفناء مزدوج كذلك . فأعاد جميع الأشياء يؤدى إلى ظهور جنس الأشياء الفانية وفساده ، وإلى اختفاء جنس آخر ، كلا انفصلت العناصر وانقسمت الأشياء . وهذه العناصر لا تتوقف أبداً عن التبادل المستمر ، فتتحد في بعض الأحيان تحت تأثير المحبة حتى يصبح كل شيء واحداً ، وفي بعض الأحيان الأخرى تتحرك الأشياء كل وجهة بسبب قوة الغلبة المنفرة . وهكذا تظهر الأشياء إلى الوجود ، ولا تطول حياتها ، طالما كانت طبيعتها أن تنمو واحدة بعد الكثرة ، ثم ينفصل الواحد ويتكون منه الكثير ، ولكن ما دام تبادلها المستمر لا ينقطع على الدوام ، فإنها تظل دائما لا تتحرك (لا تتغير ) دائرة مع دوران الوجود .

أقبل واصغ إلى قولى ، واعلم أن التعلم يزيد في حكمتك . وكما أخبرتك من قبل كاشفا عن مقالى سأحكى لك طريقين . لقد نما في وقت فأصبح واحداً بعد أن كان كثيرا ، وانقسم في وقت آخر وأصبح كثيرا بعد أن كان واحداً \_ النار ، والماء ، والأرض ، والهواء العالى غير المحدود ، وأيضا الغلبة البغيضة البعيدة عنها المساوية لوزن كل منها ، والحجة الموجودة في وسطها المساوية لها في الطول والعرض . تأملها الآن بعقلك ، ولا تدع عينك المبصرة تبتعد عنها . إنها المحبة التي يظن الناس أنها منبثة في أطراف الأشياء الكائنة ، وهي السر في ظهور أفكار الحب عند الناس وأعمالهم اللائقة ، فيسمونها الفرح وأفروديت Aphrodite . هذه المحبة لم يرها أحد من البشر ، وهي تتحرك داخل [ العناصر ؟ ] وخارجها . أما أنت فعليك أن تنصت لأقوالي الصادقة التسلسلة .

فهذه [ العناصر ] جميعًا متساوية ، وذات أعمار واحدة ، ومع ذلك فلـكل واحد

<sup>(</sup>١) الفلبة ترجمة العرب القدماء ، وقد تفيد التنازع أو الكراهية، وكلا اللفظتين أضعف من المعنى . الأصلى وفي الانجليزية Strife وفي بعض الأحيان Hate . (٢) برنت : قصتين

منها ميزة وطبيعة خاصة ، ثم تسود على مر الزمن . ولا يظهر إلى الوجود أو يختنى من الوجود شىء خلاف هذه العناصر ، لأنها لو كانت فاسدة على الدوام ما كانت موجودة الآن . وماذا يمكن أن يزيد فى المكل ، ومن أين تنشأ الزيادة ؟ وكيف يمكن أن تفسد ما دام لا شىء من هده الأشياء خلاء ؟ فلا يوجد إلا هده [ العناصر ] فقط ، ولكنها تتداخل فتصبح الأشياء المختلفة فى الأوقات المختلفة ، وتتشابه على الدوام .

- (۱۸) الحبة Philia .
- (١٩) العشق [ المحبة القوية ] Philotês .
- (٧٠) هـذا الصراع بين المحبة والغبة واضح في جرم الأطراف الكائنة الفاسدة . فني بعض الأحيان تتجمع جميع الأطراف وهي أجزاء الجسم بطريق المحبة عند ازدهار الحياة . ومرة أخرى تتقطع بالغلبة الشريرة ، ويهيم كل جزء منها وحده على شاطىء الحياة . وهذه هي الحال في النباتات والأسماك التي تعيش في الماء ، وفي الحيوانات التي تسكن الجبال ، وطيور البحر التي تطير بأجنحتها .
- (٢١) أقبل الآن وانظر إلى الأشياء التى تشهد على ما قلت سابقا ، لئلا أكون قد قصرت فى بيانها الأول ، انظر إلى الشمس الساطعة والمشعة بحرارتها فى كل مكان ، وإلى الخالدات (١) [ الأجرام الساوية ] المغمورة فى أشعتها وضوئها البراق . انظر إلى المطر الداكن البارد الغامر كل شىء . وتنبت من الأرض الأشياء التى ترتكز على ظهرها صلبة . فإذا سادت الغلبة تغيرت هيئة هذه الأمور جميعا وانفصلت ؟ وإذا سادت المحبة اتصلت واشتاق بعضها إلى بعض .

ذلك أن جميع الأشياء التى تتكون من هذه العناصر ، الأشياء التى كانت ، وتكون ، وسوف تكون . . . . الأشجار النابتة ، والرجال ، والنساء ، والدواب ، والطيور ، والأسماك التى تعيش فى الماء ، بل الآلهة المخلدون ذوو الفضل الغظم .

فهذه العناصر هي وحدها التي توجد ، ولكنها حين تتداخل تتخذ أشكالا مختلفة . فكم يغيرها الامتزاج ؟ .

<sup>(</sup>١) يشير إلى القمر وغيره من الأجرام المركبة من عنصر الأثير والتي تتلقى الضوء من الشمس الملتهبة ( برنت )

(٣٢) وهذه الأشياء كلها \_ الشمس والأرض والسهاء والبحر \_ تتصل في اثتلاف بأجزائها التي انفصلت عنها وتوجد في أطراف الكائنات . وبالمثل كذلك جميع الأشياء الأكثر ملاءمة للامتزاج فإنها تتشابه ، وتوحد أفروديت فيها بينها بالمحبة . أما تلك الأشياء التي يعظم اختلافها في الأصل والامتزاج ، والهيئة التي تنطبع فيها ، فهي شديدة التنافر ، ولا تميل أبدا إلى الامتزاج ، وفي غاية الحزن لحضوعها لحكم الكراهية، لأن الكراهية أصل وجودها .

(٣٣) وكما أنَّ المصورين ينقشون قرابين المعبد بالألوان ـ أولئك الذين اتبعوا طريق الحكمة فبرعوا في صنعتهم حين يأخذون قطعة من كل لون في أيديهم، ويمزجونها لونا واحدا متناسبا ، فيزيدون من لون وينقصون من لون آخر ، ويبدعون منها أشكالا تشبه جميع الأشياء ، مصورين الشجر والرجال والنساء والحيوانات والطيور والأسماك التي تعيش في الماء ، بل الآلهة المخلدين ذوى الفضل العظيم ... كذلك لا تسمح للخداع (١) أن يستولى على عقلك فتعتقد بوجود أصل آخر للكائنات الفاسدة التي تظهر موجودة لا يحصبها العد . ولكن اعلم هذا عن يقين ، لأنك سمعت القول عن الإلهة [ ربة الشعر ] (٢)

(٢٤) ..... أن تتنقل من قمة إلى أخرى ، ولا تتبع إلى النهاية طريقا واحداً من النفكر .

(٢٥) الحق يمكن أن 'ينطق به مرتين .

(٢٦) إنها تسود مع دورة الزمن ، ثم يفى بعضها فى بعض ، وتزيد عندما يحين القضاء . ذلك أنها وحدها هى التى توجد ، ولكنها حين تتداخل تصبح الناس والأنواع الأخرى من الحيوان . وهى تتحد حينا بتأثير المحبة فى كل منظم ، وتتفرق فى كل جهة حينا آخر بقوة الغلبة المنفرة ، وتظل كذلك حتى تهدأ حين تنمو مرة أخرى فى كل واحد . وهكذا فمن حيث إنها تقوى على بلوغ الواحد من الكثرة ، ثم يتفرق الواحد ويصبح كثيرا ، فمن هذا الوجه تظهر إلى الوجود ولا تستقر حياتها . أما من حيث لا يبطل تبادلها (٢) الدائم ، فإنها تظل على الدوام لا متحولة [لامتغيرة] فى الدورة (١٤) .

<sup>(</sup>١) في ترجمة فريمان الحداع deception ، وفي ترجمة برنت الحطأ error (٢) كذا في تفسير برنت . (٣) برنت : تغيرها (٤) برنت : الدائرة .

(٧٧) [الكرة Sphairos الخاضعة للمحبة] وهناك [في الكرة] لا تتميز أطراف الشمس ، ولا بأس الأرض الشديد ، ولا البحر ، بل تناسك الكرة داخل ثوب الاثتلاف (١) Harmonia ، كروية ، ومستديرة ، مبتهجة بوحدتها (٢) الدائرية .

(۲۷ ا) ليس فها غلبة ولا تنازع غير منظور في أطرافها .

(٨٧) ولكنها [أى الإلهة] متساوية الأبعاد فى جميع الجهات ، وبغير نهاية،كروية ، ومستديرة ، مبتهجة بعزلتها الدائرية .

(٢٩) ولا يخرج من ظهرها فرعان ، إذ ليس لها قدمان ، ولا ركبتان سريعتان ، ولا أعضاء للتناسل ، ولكنهاكانت كرة متساوية الأبعاد من كل جهة .

(- ٣ - ٣١) ولكن عندما ترعرعت الغلبة فى أطرافها ( أى فى أطراف الإلهة ) وهبت تطلب حقوقها فى تمام الزمن الموقوت لهما ( أى المحبة والغلبة ) بالقسم العظيم ... إذ تزلزلت أطراف الإلهة واحداً بعد الآخر .

(٣٢) الاتصال يربط بين شيئين .

(٣٣) كما يشد عصير التين اللبن الأبيض.

(٣٤) مازجا دقيق الشعير بالماء .

(٣٥ – ٣٦) والآن سأعود إلى الأغنية التى أنشدتها من قبل ، مستمدا الحجة من الحجة من الحجة . لما بلغت الغلبة أقصى أعماق الدوامة ، وتوسطتها الحبة ، انضمت جميع الأشياء فيا فأصبحت واحداً فقط . ولم تفعل ذلك كلها دفعة واحدة ، بل انضمت بمحض إرادتها من جهات مختلفة ، حتى إذا أخذت في الامتزاج ، ابتعدت الغلبة إلى الأطراف البعيدة . وهى تلك ومع ذلك لا تزال كثير من الأشياء غير ممتزجة إلى جانب الأشياء الممتزجة ، وهى تلك التي لم تزل الغلبة العالية تستبقيها ، ما دامت الغلبة لم تنعزل تماما خارج حدود الدائرة ، بل كان بعضها موجودا في الداخل ، وخرج بعضها من أطراف المكل (المكرة) . ومقدار ما كانت تتدفق إلى الحارج ، ظل مجرى خالد رقراق من تيار الحبة الصادقة ينساب إلى الداخل . وسرعان ما انقلبت تلك الأشياء التي كانت خالدة من قبل ينساب إلى الداخل . وسرعان ما انقلبت تلك الأشياء التي كانت خالدة من قبل

<sup>(</sup>۱) فريمان : غلاف الأسرار (۲) يفسرها برنت بالوحدة أو العزلة solitude لا السكون rest ، وفي تفسير فريمان أي الراضية بحالتها المكتفية بذاتها .

فأصبحت فانية ، وتلك التى كانت غير ممتزجة أصبحت ممتزجة ، كل منها يتبادل طريق الآخر . حتى إذا المتزجت تناثرت أنواع من الكائنات لا يحصيها العد . مصوغة في صور من كل شكل تعجب الناظرين .

(٣٧) [النار تزيد النار] <sup>(١)</sup> والأرض تزيد في جرمها ، والهواء [Aether] <sup>(٢)</sup> يزيد جرم الهواء .

(٢٨) أقبل الآن أخبرك أولا عن مبدإ الشمس Helion archên والعناصر التي نشأت عنها جميع الأشياء التي نراها الآن: الأرض، والبحر الصاخب بالموج، والبخار الرطب، والأثير النيتاني Titan Aether الذي يمسك بدائرته حول جميع الأشياء.

(٣٩) لو كانت أعماق الأرض غير محدودة ، وكذلك الأثير (الهواء) الشاسع الذى لا نهاية له ، وهو قول أحمق تلفظت به شفاه كثير من الناس،مع أنهم لم يروا إلا جزءاً قليلا من السكل ....

- (٤٠) الشمس المتوهجة ، والقمر الوديع .
- (٤١) ولكن ضوء الشمس يتجمع ويستدىر حول السهاء العظيمة .
- (٤٣) والقمر يحجب أشعة الشمس كما مر من تحتها ، ويلقى على الأرض ظلايساوى في العرض وجه القمر الشاحب (٣) .
- (٤٣) حتى إذا ضربت أشعة الشمس وجه القمر العربض ، عادت فى الحال مسرعة لتبلغ الساه .
- (٤٤) [ الشمس بعد دورتها حول الأرض تعكس الضوء السماوى ] (٤) وترسله إلى أوليمب هادئة الحميا .
- (٤٥ ٤٦) يدور حول الأرض ضوء مستدير من الحارج. وكما أن سرة العجلة [العربة] (٥) تدور حول الأرض [كذلك القمر يدور حول الأرض [ (٦)
  - (٤٧) لأنه (أى القمر) يحدق في الدائرة القدسة للشمس القابلة له .
  - (٤٨) الأرض هي التي مجلب الليل عندما تتوسط أشعة [ الشمس ] (٧).

<sup>(</sup>۱) زيادة عند فريمان (۲) الأثير عند فريمان ، والمقصود عنصر الهواء (۳) فريمان : عين القمر اللامعة (٤) إضافة عند فريمان (٥) كذا عند فريمان (٢) إضافة عند فريمان .

- (٤٩) .... الليل الذي يعيش وحيدا أعمى العين .
- (٥٠) وتجلب إبريس (١) Iris من البحر رياحا أو زوبعة مطيرة ،
  - (٥١) وتتصاعد [ النار ] سريعا إلى فوق .
  - (٥٢) وتشتعل نيران كثيرة تحت سطح الأرض.
- (٥٣) إذ يتفق أن يهب الهواء Aether في ذلك الوقت،وكثيرا ما يكون مخالفا .
- (٥٤) [ وصعدت النار بالطبع إلى فوق ] (٢) ولكن الهواء هبط على الأرض بجذوره الطويلة.
  - (٥٥) البحر رشح [ عَرَق sweat ] (١٦) الأرض.
    - (٥٦) وتجمد الملح تحت ضغط أشعة الشمس .
- (٥٧) وبرزت عليها (أى على الأرض) رءوس كثيرة لارقاب لها ، وهامت أذرع منفصلة لا أكتاف لها ، وزاغت عيون وحيدة تشتاق إلى رءوس .
  - (٥٨) وهامت أطراف بغير أنيس ،
- (٩٥) وكلَّمَا امتزج الحالد إلحالد [أى المحبة والغلبة ] (١) اجتمعت هـذه الأشياء كيفما اتفق ، ونشأت أشياء أخرى كثيرة .
  - (٦٠)كائنات تدب وتزحف كثيرة الأيدى .
- (٦١) وتولدت مخلوقات كثيرة لها وجوه وصدور تنظر إلى جميع الجهات ، ثيران ماشية ] (٥) لهما وجه البشر ، وبشر لهم رءوس الثيران ، ومخلوقات امتزجت فيها طبيعة الأنثى بالذكر يغطى الشعر (٦) أطرافها .
- (٦٢) أقبل الآن واسم كيف أن النار عندما انفصلت تولدت في الليل جماعات الرجال والنساء الباكيات ، لأن قصتى لا تبتعد عن الموضوع ولا تغفل البحث . لقد نشأت عن الأرض أولا صور غير متميزة فيها جزء من الماء والنار ، ودفعت النارفي شوقها أن

<sup>(</sup>۱) إيريس رسول الآلهة من السماء وتمثلها الأساطير فى هيئة قوس قرح . (۲) زيادة عن فريمان (٣) كذا عند فريمان (٣) كذا عند فريمان (٦) كذا عند فريمان (٦) كذا عند فريمان skierois ، أما برنت فيقرأ اللفظة steirois أي عقيم.

تبلغ مايشبهها هذه الصور ، ولكنها لم تظهر فى هيئة بدن جميل له أطراف أو صوت أو أعضاء كالتى تخص الإنسان .

(٦٣) ولكن مادة الأطراف [ أطراف الطفل ] تنقسم فيا بينهما ، جزء في بدن الرجل [ وجزء في بدن المرأة ]

(٦٤) ثم جاءت إليه الشهوة تذكره عن طريق البصر .

(٦٥) ثم تدفقت [ بذور الذكر والأنثى ] (١) فى الأجزاء النقية ، وكو أن بعضها النساء ، وهى تلك التى اتصلت بالبارد [ أما التى اتصلت بالحار فأنشأت الرجال ] (٢) .

(٦٦) المروج التي قسمتها أفروديت .

(٦٧) لأن أشد أجزاء البطن حرارة هى التى تنتج الله كور ، ولذلك كان الرجال صمر البشرة ، أقوياء البنية ، وأشعث شعرا .

(٦٨) وفي اليوم العاشر من الشهر الثامن يصبح [ الدم ] أبيض متعفنا [ أى لبنا ].

(٦٩) الولادة المزدوجة ( أى النساء اللآنى يلدن في الشهر السابع والتاسع ) .

(٧٠) المشيمة ( الغشاء حول الجنين ) .

(٧١) فإذا كان يقينك عن هذه الأمور ناقصا .... فكيف نشأت من امتزاج الله والأرض والهواء والنار صور وألوان جميع هذه الكائنات التي ألفت أفروديت بينها .

(٧٢) وكذلك كيف نشأت الأشجار الباسقة وأسماك البحار ....

(۷۳) بل فى ذلك الوقتالذى أغرقت فيه قفريس<sup>(۲)</sup> kypris الأرض بماء المطر، وعنيت بإعداد الصور idea ، ثم أعطتها للنار السريعة لتجعلها صلبة .

(٧٤) [ أفروديت ] تهدى أفواج الأمماك الصامتة .

(٧٥) هذه [ الحيوانات ] التى تألفت كثيفة من الحارج متخلخلة من الداخل ، بعد أن تلقت هذا الضرب من الرخاوة على يد قفريس .

<sup>(</sup>١) إضافة عند فريمان (٢) إضافة عند فريمان .

<sup>(</sup>٣) أحد أسماء أفروديت عندما ذهبت إلى جزيرة قبرس .

- (٧٦) وأنت ترى ذلك فى أصداف البحر الصلبة ، والقواقع ، والسلاحف ذات الدبل (١٦) . وإنك لترى فها الأرض تستقر على سطح اللحم ( الجلد ) (٢).
  - (٧٧ ٧٨) الرطوبة هي التي تجعل الشجر دائم الخضرة مثمراً طولالعام.
    - (٧٩) وأول كل شيء تحمل أشجار الزيتون النامية البيض <sup>(٣)</sup>.
- (٨٠) .... وهذا هو السر فى أن الرمان يغيب فى نضجه ، والتفاح يكثر عصيره .
  - (٨١) الحمر ما، لحاء الشجر بعد أن يتخمر في الحشب.
- (٨٢) وكذلك الحال فى الشعر ، والأوراق ، وريش الطير ، والأظافر التى تنمو على الأطراف القوية .
  - (٨٣) ولكن شعر القنافذ مدبب كالشوك وينتفش على ظهرها .
- (٨٤) وكما أن الإنسان إذا أراداجتياز الطريق فى ليل عاصف جهز مصباحا، وأشعل فيه نارا ، ووضعه فى زجاج يحميه من الربح ويفرق هبات الرياح ، ولكن النور يشع من خلاله كما كان نافذا ، ويضىء أطراف الطريق بأشعة لا تنقطع . كذلك النار الأولى العنصرية ] (1) المنبثة فى الأغشية والأنسجة الدقيقة تخنى نفسها فى حدقة العين المستديرة ، وينفذ من هذه الأنسجة منافذ عجيبة . وإنها لتحجز الماء العميق المحيط بالحدقة ، ولكنها تسمح للنار أن تمر من الداخل إلى الحارج لأنها أكثر لطافة .
  - (٨٥) ولكن شعلة [ العين ] اللطيفة ممزوجة بجزء يسير من الأرض .
- (٨٦) صاغت أفروديت الإلهية منهما [ أى هذين العنصرين النار والأرض ] عيونا لا تـكل من النظر .
  - (٨٧) بعد أن ثبتت أفروديت هذه العيون بأربطة من الحب .
    - (٨٨) تحدث الرؤية الواحدة بكلا العينين .
  - (٨٩) اعلم أن تيارات تنبثق من جميع الأشياء التي ظهرت إلى الوجود .

<sup>(</sup>١) الذبل: عظم ظهرالسحلفاة ، وفى حياة الحيوان للدميرى أن السلحفاة البحرية جلدها الذبلالذى يصنع منه الأمشاط . (٢) فى ترجة برنت .

<sup>(</sup>٣) يريد الثمر . (٤) كذا في ترجة برنت ،

- (٩٠) كذلك يجتذب الحلو الحلو، ويتجه المر إلى المر، وميقبل الحامض على الحامض، ويأتلف الحار بالحار.
  - (٩١) الماء أكثر ميلا إلى الائتلاف بالحمر ، ولكنه لا يمتزج بالزيت .
    - (٩٢) النحاس يختلط بالصفيح.
    - (٩٣) صبغة الزهرة القرمزية تمتزج بالنسيج الرمادى .
- (٩٤) وينشأ اللون الأسود في أعماق النهر من الظل ، ويرى مثل ذلك في الكهوف العميقة الغور .
  - (٩٥) حين نشأت [ العيون ] أول نشأة بيد قِفريس (١) .
- (٩٦) وتلقت الأرض الطبية في فجواتها العريضة جزأين من ثمانية أجزاء عن نستيس Nestis الساطعة ، وأربعة عن هفايستوس Hephaistos ، فتولدت العظام البيضاء التي امترجت برابطة الائتلاف Harmonia الإلهية (٢).
  - (٩٧) [ انكسر ] <sup>(٣)</sup> العمود الفقرى .
- (٩٨) وبعد أن ألقت الأرض مرساها على شاطىء أفروديت [ الحب ] اتصلت بهذه الأشياء بنسب متساوية : بهفايستوس ، والماء ، والأثير اللامع ، وقد تزيد نسبة الأرض فيها أو تنقص . ونشأ عن هـذه الأشياء الدم وصور اللحم الأخرى .
  - (٩٩) [ الأذن نوع من ] الناقوس . إنها ميزاب اللحم .
- (١٠٠) هذا هو طريق الشهيق والزفير لجميع الأشياء . جميع المكائنات لها أنابيب من اللحم لادم فيها وتنتشر على سطح البدن ، وتوجد عند نهايات هذه الأنابيب مسام كثيرة تقب سطح الجلد كله حق تحتجز الدم في الداخل وتسمح للهواء النقي أن يمر فيها ، وهكذا عندما يتراجع الدم الرقيق ، يندفع الهواء في موجة دافقة ، حق إذاعاد الدم زفر الهواء . وكما أنه حين تلعب فتاة بساعة مائية (٤) Klepsydra مصنوعة من البرونز البراق ، فتضع فم الأنبوبة على صفحة يدها الجميلة ، وتغمس الساعة في الماء الفضى الذي

<sup>(</sup>١) فريمان : تعليل يفسر به أنبادقليس سبب رؤبة بعض الحيوانات بالنهار وأخرى بالليل .

<sup>(</sup>٢) روى أرسطوهذه الأبيات في كتاب النفس ، وقد ترجتها من قبل عند نقل ذلك الكتاب س٣٢

<sup>(</sup>٣) فريمان : اكتسب شكله الراهن عندما لوى الحيوان رقبته فانكسر. (٤) ليس المقصود الساعة للمائية بل آلة كانوا يستعملونها لاجتذاب السوائل من الآنية .

لا يفيض إليها . والكنجرم الهواءالموجود في الداخل والذي يضغط على الثقوب الكثيرة يحجز الماء إلى أن ينكشف تيار الهواءالمضغوط . وعند ثذيند فع الهواء إلى الحارج ، ويتدفق مقدار متساو من الماء إلى الداخل . كذلك حين يشغل الماء قاع الإناء البرونزي ، وتقفل فتحته بيد الإنسان ، ويحاول الهواء في الحارج أن ينفذ إلى الداخل حاجزا الماء خلفه عند عنق الإناء عند السطح ، إلى أن تسمح الفتاة بيدها أن يدخل الهواء ، عند ثذ يحدث عكس ما حدث من قبل ، فكما يندفع الهواء إلى الداخل يخرج مقدار متساو من الماء . كذلك حين يندفع الدم الرقيق خلال الأطراف إلى الداخل ، يندفع تيار من المواء . ولكن حين يجرى الدم عائدا كما كان يزفر الهواء بمقدار متساو .

(١٠١) [السكاب] يتحسس بأنفه بقايا أطراف الحيوانات ، ورائحة أرجلها التي بقيت على الحشيش اللين (١) .

(١٠٢) وهكذا جميع الحيوانات لها نصيب من التنفس والشم .

(١٠٣ ، ١٠٣ ) كذلك العقل في جميع الكائنات بإرادة القضاء . . . . و بمقدار ما اجتمعت أكثر الأشياء تخلخلا في وقوعها .

(١٠٥) [ القلب ] الموجود فى بحر من الدماء التى تجرى فى جهتين متضادتين ، [ والقلب ] هو المكان الذى يسميه الناس العقل ، لأن الدم الموجود حول القلب هو العقل فى الإنسان .

(١٠٦) لأن عقل الإنسان ينمو في آنجاه المادة الموجودة أمامه (٢).

(١٠٧) إذ من هذه [ العناصر ] تتكون جميع الأشياء وتتصل ببعض ، ويفكر الإنسان بها ، ويحس باللذة والألم .

(١٠٨) وبمقدار ما تتغير طبائعها [في أثناء النهار]كذلك يتخيل الناس عنهـــا أفــكار مختلفة [في أحلامهم].

(١٠٩). بالأرض نرى الأرض ، وبالماء نرى الماء . وبالأثير نعرف الأثير الإلهى ، وبالنار نعرف النارالمهلكة . وبالحب ندرك الحب ، وبالبغض ندرك البغض الشديد (٦) .

<sup>(</sup>۱) يشير إلى كاب الصيد الذي يستطيع وحده تمييز رائعة الحيوان بعد ذهابه .

<sup>(</sup>۲) برنت: لأن حكمة البشر تنمو حسب ما هو موجود أمامهم. (۳) نقلها أرسطو فى كتاب النفس لأحد فؤاد الاهواني س ١٧.

وعناية الدرس الحالمة ، حملتها معك طوله حياتك ، وحصلت منها على حقائق أخرى وعناية الدرس الحالمة ، حملتها معك طوله حياتك ، وحصلت منها على حقائق أخرى كثيرة. لأن هذه الأمور من شأنها أن تنمو بذاتها في قلبك ، والقلب هو الذي يميز طبيعة كل شخص ، أما إذا عزمت على تحصيل غير ذلك من الأمور التافهة التي يحصلها آلاف الناس فنفسد عقولهم ، فلا ريب أن تسارع هذه الحقائق إلى مفارقتك على مر الزمن ، لأنها تشتاق أن تعود مرة أخرى إلى نوعها . ذلك لأن جميع الأشياء فيها عقل [حكمة] (١) وجزء من التفكير . فاعلم هذا عن يقين .

(١١١) تعلم جميع المقاقير النافعة في دفع الأسراض وعلاج الشيخوخة . ولن أفضى بهذا كله إلا لك وحدك . سأعلمك كيف تصد قوة الرياح الدائبة التي تهب على الأرض وتقلع الزرع ؟ ثم \_ إذا رغبت \_ كيف تغير سير الرياح . وكيف تجعل للناس الموسم جافا بعد المطر الغزير ، ثم كيف تقلب الصيف الجاف أنهارا تتساقط من السهاء وتغذى الشجر . وكيف تعيد الميت من الجحم Hades إلى الحياة .

### المرفة :

[٨٦] يعد أنباد قليس أقدم الفلاحة الذين حاولوا تفسير نظرية المعرفة تفسيرا كاملا. وقامت نظريته على أساس أن « الشبيه 'يعرف بالشبيه » ، فما دام الإنسان يرى الأشياء المختلفة كالجبل والبحر والشجر والرياح ويدركها ، وكانت هذه الأشياء المختلفة مركبة من عناصر مختلفة هى النار والهواء والماء والأرض ، فلا بد أن تكون النفس المدركة مركبة من هذه العناصر أيضا ، لأن « الشبيه يعرف بالشبيه » . وهو في ذلك يقول : « بالأرض نرى الأرض ، وبالماء نرى الماء ، وبالأثير نعرف الأثير المرف الأثير المادى في ذلك يقول : « بالأرض نرى الأرض ، وبالماء نرى الماء ، وبالأثير نعرف الأثير المادى في النار نعرف النار المهلكة » (١٠٩) وقد اعترض أرسطو على هذا المذهب المادى في النفس مصدر المعرفة – بأن المرجع الأخير في المعرفة هو « التناسب » المادى في النفس مصدر المعرفة – بأن المرجع الأخير في المعرفة هو « التناسب »

<sup>(</sup>۱) في ترجمة برنت wisdom.

بين العناصر ، وليست العناصر وحدها ، والمقصود بالتناسب الامتزاج بين العناصر ؛ فهل يكون هذا الامتزاج أو التناسب شيئا جديدا يختلف عن العناصر ، أو هو العناصر ؟ ومن الانتقادات الطريفة التي يوجهها أرسطو إلى أنبادقليس أن التسليم بأن العنصر في النفس هو الذي يعرف شبيهه ، يؤدى إلى أن يكون الحجر موجوداً في النفس لأننا ندرك الحجر ، وهكذا (١) .

جملة القول يستدل أبنادقليس من معرفة الإنسان للأشياء المختلفة ، حسية كانت أو عقلية ، على أن النفس والعقل ماديان مركبان من العناصر ذاتها التي تتركب منها الأشياء المختلفة ، وذلك على أساس مبدإ أن الشبيه يعرف الشبيه .

و لم يكن أرسطو الوحيد الذي انتقد في القديّم أنبادقليس ، فهذا ثاوفراسطس يعرض مذهبه في الإحساس وفي التفكير مع كثير من التفصيل ، ثم الرد عليه .

ولما كان طريق المعرفة هو الحواس ، فليس من الميسور أن يبلغ الإنسان معرفة الحقائق الكلية للأشياء لسببين : الأول أن الحواس محدودة لا تدرك إلا قدراً محدوداً من الوجود ، والثانى أن الحياة قصيرة لا تكفى فى تحصيل الحقيقة عن طريق الحواس. والحقيقة « لا تبصر بالعين أو تسمع الأذن ، أو تدرك بالعقل » كما يقول فى استهلال الفصيدة . من أجل ذلك لا بد من طريق آخر يضاف إلى الحواس والعقل ، وهو طريق الإلمام ، الذى تهبه الآلهة للإنسان ، كما فعل بارمنيدس من قبل ، غير أن بارمنيدس يسعى إلى الإلهة ويذهب إلى مقرها ، أما أنباد قليس فيجلس مكانه حتى بارمنيدس يسعى إلى الإلهة ويذهب إلى مقرها ، أما أنباد قليس فيجلس مكانه حتى تأتى ربة الشعر إليه .

ولا تستفاد المعرفة من حاسة واحدة ، بل من تعاون الحواس جميعا ، وعلينا أن نقبل ما تجلبه لنا الحواس على أنه صادق ، بشرط أن نطبق إدراك كل حاسة على الأخرى ، وهذا هو السبيل للوثوق من صدقها .

<sup>(</sup>١) كتاب النفس ١٠٤ ـ ١، ١٠.

ومع أنه كان يعد الحواس في منزلة واحدة ، إلا أنه عنى بالبصر عناية خاصة ، كسائر فلاسفة الإغريق . والعين التي تبصر كالمصباح الذي يضيء بالنار المشتعلة في داخله ، والتي تخترق الزجاج المحيط به . كذلك العين فيها نار داخلية تخترق الأغشية ، كا تخترق الشعلة الزجاج . ولكن العين ليست مركبة من النار فقط بل يحيط الماء بالحدقة ، وتمتزج أيضا بجزء من الأرض ، وذلك حتى يمكن أن ندرك الأرض بالأرض والماء بالماء .

ولما كانت المحسوسات بعيدة عن العين التي تبصرها ، أو الأذن التي تسمعها ، فقد افترض أنبادقليس صدور سيال ينبثق بين العين والححسوس ، ولكنه لم يبين هل هذا السيال يصدر عن العين ليلتقي بالشيء الخارجي ، أو أن هذا السيال أو الشعاع يخرج من الشيء ليلتقي بالعين وينفذ من خلال ما يسميه بالأنابيب أو المنافذ . ومن جملة اعتراضات أرسطو أن العين لو كانت مركبة من النار لأبصرت جميع الحيوانات في الليل .

والأذن كالناقوس ، تستقبل الهواء المتحرك في الخارج وتقرع طبلة الأذن . غير أنه لم يبين ماذا يحدث داخل الأذن حتى يتم السمع .

و يرجع الشم إلى التنفس ، إذ تتطاير جزئيات من الأجسام مع الهواء الذى نستنشقه ، ولذلك إذا أصيب المرء بالزكام أصبح تنفسه عسيرا ، وكذلك الشم .

واللذة والألم من قبيل الإحساسات ، إذ تحدث اللذة من ملاقاة الشبيه بالشبيه ، ويحدث الألم من مقابلة الضد . ويعترض ثاوفر اسطس بقوله : إن اللذة والألم يختلفان عن البصر والسمع وسائر الحواس ، والدليل على ذلك أننا نحس ، ويكون الإحساس مصحوبا في الغالب بالألم .

والعقل كالإحساس كذلك ، لأنه يتوقف على إدراك الشبيه . والدم هو آلة التفسكير ، لأن الدم أكثر أجزاء الهدن ملاءمة لامتزاج العناصر . وأعظم الناس ذكاء أولئك الذين تعتدل في دمائهم نسبة العناصر ، وأقلهم ذكاء الذين تضطرب النسبة في دمهم ، وإذا كانت العناصر مائلة إلى التخلخل كان صاحبها بطىء التفكير والحركة ، أما إذا تسكائفت العناصر وتقار بت أجزاؤها فإن صاحبها يكون سربع الحركة ، يهم بفعل كثير من الأعمال ولا ينجز مها شيئا . وإذا تناسبت العناصر في الحركة ، يهم أصبح الشخص موهو با في هذه الناحية ، وهو يعلل بذلك براعة بعض الناس في الخطابة لاعتدال امتزاج العناصر في الحنجرة واللسان ، ومهارة أصحاب الحرف والصناعات لتناسب الامتزاج في اليدين ، واعترض الوفراسطس على هذه النظرية بقوله : ليست اليد أو اللسان أو امتزاج الدم المتناسب فيهما هو مصدر المهارة وعلة الامتياز والقدرة ، بل هو شخصية الإنسان الذي يأمر يده ، و يحرك لسانه .

والقلب مركز التفكير ، وليس المنح ، كما ذهبت إلى ذلك عدة مدارس طبية قديمة أيضا . والسبب فىذلك أن الفلب ينبوع الدم ، أو بحد تعبيره: « القلب موجود فى بحر من الدماء ، وهو المسكان الذى يسميه الناس العقل ، لأن الدم الموجود حول الفلب هو العقل فى الإنسان » (١٠٥) . وحيث كان أنبادقليس من الماديين ، فلا غرابة أن يزعم أن « العقل فى جميع السكائنات » (١٠٤) ، وأن « جميع الأشياء فيها عقل وجزء من النفكير » (١٠٠) .

# المناصر الأربعة :

[٨٧] وقد لعبت نظرية العناصر الأربعة دوراً عظياً في الطبيعة والـكيمياء بل وعلم النفس حتى القرن الثامن عشر، فـكانوا يفسر ون الأمرجة بمنتضاها ، هـذا

مراجه نارى ، وهذا هوأى ، وهذا مأى وهذا ترابى ، ودوج هذا التقسيم إلى كتب فلاسفة العرب، وأخذوا به ، واصطنعوا المافظة اليونانية فقالوا الأسطة سات الأربغة (١) Stoicheion ، على أن أنبلاقليس لم يضع هذه اللفظة ، بل هي من وضع معاخر . أماهو فكان يستعمل لفظة الجذور Rhizomata وهي التي تترجم في اللغة الانجليزية بلفظة عمادة عن أف الاطون في مجاورة بلفظة Roots . وأول استعمال للأسقط سات نصادفه عن أف الاطون في مجاورة طياوس ، حيث يتحدث عن علة العالم كيف نشأ ، فيقول كيف كانت الطبيعة قبل خلق العالم :

« طبيعة النار والماء والهواء والأرض ، ناظرين إلى همنه الطبيعة في ذاتها وأى صفات لها قبل وجود العالم . ذلك أن أحدا حتى الآن لم يفسر لنا أصلها . ولكننا نصفها كما لوكنا نعرف من قبل ماذا عمكن أن تمكون النار آو أى جسم من هذه الأجسام ، فنقول إنها المبادىء ، ونفترض أنها أسطقسات المكل Stoicheia tou pantos ولا يليق بنا أن نشبها بالمقاطع » (٢) .

فأصل معنى الأسطقسات الحروف الأبجدية التي منها تشكون الألفاظ ذات المعانى ، ثم نقلت إلى معنى العناصر .

يتضح من ذلك أن فكرة الأسطقسات تطورت من جهة أصل لفظها . وكذلك تطورت من جهة مناها ، فهى كا بسطها أنبادقليس أقرب إلى عالم الآلهة منها إلى العالم العنصرى الطبيعى . فهو كايلةن تلميذه الأصول الأر بعة للأشياء ، يسميها زيوس، وهيرا ، وأيدونيس ، ونستيس . وقد اختلف القدماء فى المدلولات المقابلة هذه الآلهة ، أتكون النار زيوس أم هيرا . وهل أيدونيس الأرض أو الهواء ، وكذلك هيرا . هذا فضلا عن أنه فى مكان آخر يسمى النار هفايستوس . ونود أن ننبه إلى أن أنبادقليس فضلا عن أنه فى مكان آخر يسمى النار هفايستوس . ونود أن ننبه إلى أن أنبادقليس لايصف الهواء ، الله المروفة Aer بل بلفظة الأثير .

<sup>(</sup>١) وقد ترسم أيضًا بالصاد: الأسطنس. (٢) طياوس ٤٨ ٤٠ ١٠ .

والعناصر أزليه غير مخاوقة ، لم تكن ثم كانت ، ولن تكون ، بل مى الحقائق الأولى ، أو هي الجوهر والطبيعة كما سماها أنبادقليس ، أو قل: إن الناس هم الذين سموا العناصر طبائم ، واضطر إلى موافقتهم على هذه التسمية . والناس يقولون كذلك إن العناصر عند امتزاجها تظهر إلى الوجود الكائنات المختلفة كالشجر والحيوان والسمك والإنسان ، ثم ينتهى أمر هذه الكائنات إلى الاختفاء والأنمحاء بالموت . هؤلاء الناس يسميهم الحمق: « إذ يظنون أن ما لم يوجد من قبل يخرج إلى الوجود » وأن الموجود يفني تماما » (١١) « ولا يمكن بأى حال أن يظهر شيء إلى الوجود مما ليس بموجود ، ولا أن يفسد ما هو موجود ، فهذا أمر مستحيل ، ولا يمكن سماعه » (١٢) وتذكرنا ألفاظ هذه المبارات بفلسفة بارمنيدس ،ولكن أنبادقليس بدلا من القول بالواحد أراد أن يوفق بين هذا المذهب و بين الطبيعيين الأولين فجمل العناصر أربعة ، وجعلها ثابتة في الأصل ، ثم راح يعلل الحركة والتغير اللتين أنكرتهما المدرسة الإبلية . ويعلل التغير ، أي تكون الأشياء وظهورها إلى الوجود، بامتزاج العناصر، وهو لا يعنى بذلك اختلاطها اختلاطا يذهب بعنصرية كل منها، بل تجاور جزياتها فقط. وله في ذلك تشبيه طريف مستمد من الفن ، فكما أن المصور يتناول بيده قطعة من كل لون وينقشها على اللوحة فيخرج بذلك أشكالا مختلفة من الناس والطير والحيوانات والأشجار ، كذلك هذه الموجودات التي نراها فيها من كل عنصر جزء ، وتفنى هذه الموجودات والكن العناصر باقية .

### المحبة والغلبة:

[٨٨] كان أنكسمندريس يقول بالانضام والانفصال، وأنكسمانس بالتكاثف والتخلخل، وكلاالأمرين يحتاج إلى علة، فما علة الانضام أوالتكاثف، وماسبب الانفصال

أو التخلخل. هنا نجد خطوة نحو التعليل الذي يمكن أن يقبله العقل ، نعني المحبة والغلبة . ومن المغالاة تأويل مذهب أنبادقليس تأويلا علميا حديثًا \_كما فعل بعض المؤرخين \_ بحيث يكون المقصود من الحجة التجاذب ومن الغلبة التنافر ، لأن مذهب الجاذبية من المذاهب الحديثة جـدا ، فضلا عن أن أنبادقليس كان يصفيها وصفا أسطوريا ، فالمحبة عنده هي أفروديت ربة الحب والجمال ، والإلهة التي تهب الحياة حين توحِّد بين الذكر والأنثى. فلا غرابة أن تكون المحبة علة التوحيد بين الأشياء. ونحن نسلم بالجاذبية بين الأشياء الطبيعية في العلم الحديث ، ثم نحاول أن نطبقها على الأحياء . أما أنبادقليس فكان الأمر عنده على العكس ، إذ كان يعتمد على النظر إلى السكائنات الحية ، و بخاصة الإنسان \_ وقد كان كما نعرف طبيبا \_ ثم حاول أن يفسر العالم الطبيعي بماكان يشاهده في عالم الحياة ، فأخذ يصف السهاء والشمس والفمر بأن لها أعضاء أو أطرافًا كما هي الحال في أعضاء السكائنات الحية ، وأن انضام الأعضاء إلى جسم الكائن ينشأ عن فعل المحبة ، وانفصالها عن الغلبة .

والمحبة والفلبة أزليان كالعناصر الأربعة سواء بسواء. أمّا المحبة فهى داخل العناصر ومساوية لها فى الثقل . والمحبة ومساوية لها فى الثقل . والمحبة أصل الائتلاف والتناسب سواء بين أعضاء الجسم، أو بين عواطف القلب وأفكاره. ولا يمكن أن ترى المحبة بالحس ، بل تدرك بالعقل ، ولم يصل إلى معرفتها أحد من البشر ، اللهم إلا أنبادقليس نفسه !!

وقد حلت المحبة والغلبة مشكلة الواحد والكثير ، فإذا سادت المحبة أصبحت الأشياء الكثيرة كلاً واحداء ثم تدور دورة الزمان وتسود الغلبة فيصير الواحد كثيرا.

وكان هرقليطس يقول بالسلم والحرب ، ولكن الحقيقة عنده \_ كما ذكرنا من قبل -تقويم على هذا الصراع بين الأضداد وعلى الائتلاف المركب منها في آن واحد، أما عند أنبادة ليس فالمحبة والغلبة يتبادلان السيادة .

وكان هرقليطس يُعْلَى من شأن الحرب على السلم، أما أنبادقليس فيرفع من قدر الحجبة على الغلبة. والعالم عنده يسير في طريقين، الأول طريق الحجبة الذي يؤدى إلى الخساد. الشكون، والثاني طريق الغلبة الذي ينتهى إلى الفساد.

فالمالم كله كرة Sphairos التأمت بالمحبة ، ليس فيها غلبة ولا تنازع ، وهي متساوية الأبعاد من جميع الجهات ، بغير نهاية ، كروية ، مستديرة ، مبتهجة بعزلتها وثباتها (٢٨) . وهذه كلما صفات تذكرنا بالواحد البارمنيدي الكروي . ولم يكن لتلك الكرة \_ فما يصفها به أنبادقليس \_ أطراف م ولا أعضاء . وهو يسمى الكرة الإلهة ، فلما بدأت الغلبة تفمل فعلم كان أول الخلق من العناصر الأربعة الأزلية أشد الأشياء شبها بالكرة الأولى ، أي الشمس والسماء والأرض والبحر ، ثم أخذت تتكون الكائنات الحية . وأدوار الخلق بحسب تبادل المحبة والغلبة أربعة ، الأول سيادة المحبة حين كان العالم كرة ،والنانى خروج المحبة ودخول الغلبة، والثالث انتصار الغلبة وخروج المحبة تماماً ، والرابع عودة المحبة إلى الدخول لتوحيد العناصر . وهذا العالم الذي نعيش فيه مزيج من الحجبة والغلبة ، فهو إما في الدور الثاني أو الرابع . على أن أنبادقليس لم يحدثنا أي دور من الأدوار هذا العالم ، ولكن الرأى عند أرسطو أن عالمنا تسود فيه الغلبة. فإذا كان الأمر كذلك ، كان أنبادقليس من فلاسفة التشاؤم الذين يذهبون إلى أن الشر يتغلب في العالم على الخير، وعنده بوجه خاص أن العالم تقطع أوصِاله بالغلبة ويتجه نحو الـكثرة الـكثيرة . ولعل اشتغاله بالسياسة والدين

وادهامه النبوة بما جمله يرى المجتمع البشرى سائرا إلى طريق الهلاك، بما تسوده من من نزعة فردية متزايدة تتمثل في انتشار الديمقراطية .

### الضرورة والاتفاق:

[ ٨٩] ولكن كيف تُحدِث الحجبة الاتحاد أو تفعل الغلية فعلما ؟ أهناك غاية يهدف العالم إلى بلوغها أم أن العالم أشبه بالآلة التي تسير مند أن انطلقت بغير غرض ؟

الحق أن عالم أنبادقليس مادى آلى يمتاز بالحركة الدائمة ، ولا يفتقر إلى علة أخرى تحركه خلاف الحبة والغلبة للماديتين اللتين حركتا المناصر ابتداء ولا تنفكان تحركانها في الطريقين اللذين تحدثنا عنهما؛ فالعناصر الأربعة بالإضافة إلى المحبة والغلبة هي الحقائق الست المادية التي تخلو عن الغاية ، وهي جميعا أشياء مادية بمعنى الكلمة، لما ثقل ولها طول وعرض . وهذا هو الذي حدا بأفلاطون و بأرسطو فيما بعد إلى انتقاد أنبادقليس على أساس انعدام العلة الغائية في مذهبه ، أو غياب هذا الشوق الباطن المحرك للمالم ، والموجه له في حركته . وليس للمناصر عنده « مكان طبيعي » ، فقد تكون في هذا المكان أو ذاك بحكم الميكانيكية العمياء، و بفضل المصادفة والاتفاق، لا بنزوعها الخاص نحو الحكال . والمحبة والغلبة قوتان ميكانيكيتان محض ، فالمحبة تقضى بالوحدة والائتلاف ، والغلبة تؤدى إلى الكثرة والانفصال ، فظهرت «على الأرض رءوس كثيرة لارقاب لما ، وهامت أذرع لا أكتاف لما .... وكلما امتزجت الحية بالغلبة اجتمعت هذه الأشياء كيفها اتفق ... ثيران لها وجه البشر ، و بشر لهمروس الثيران ... الخ» ( ٥٧ ـ ٦١ ) . فالسكائنات التي نشاهدها على صورة معينة إنما ظهرت «كيفها اتفق » أى بمحض الصدفة . ومع ذلك فتـكونيها هذا التـكوين

إنما خضع أيضا للضرورة ، أى لحمكم الضرورة العمياء \_ تلك الفكرة التى سادت الأساطير اليونانية منذ أيام هوميروس وهزيود \_ التى تدفع المحبة إلى التوحيد والغلبة إلى التكثير. وتحدث أبنادقليس عن الضرورة \_ التى يُشَخِّصها \_ فى قصيدة التطهير فقال:

قديم أزلى ، موثق بأغلظ الأيمان ، بأنه عندما تضرج يدها بالدم روح إلهية قديم أزلى ، موثق بأغلظ الأيمان ، بأنه عندما تضرج يدها بالدم روح إلهية Daemon جزؤها طويل العمر ، وتتبع الغلبة فتحلف باطلا ، فينبغى أن تهيم على وجهها ثلاث مرات خلال عشرة آلاف موسم بعيدا عن صحبة المنعمين ، لأنها نشأت في أثناء الفترة التي تسود فيها صور الكائنات الفاسدة ، تلك التي تتنقل من طريق شاق في الحياة إلى طريق آخر ، ذلك أن الهواء الجبار يطردها إلى البحر ، ثم يلفظها البحر على الأرض الجافة ، وتسوقها الأرض بعد ذلك نحو أشعة الشمس الملتهية ، ثم تطوح بها الشمس في أعاصير الهواء ، ويتلقاها عنصر عن عنصر ، ولكنها تلفظها جميعا . إنى الغلبة الثائرة » .

فالضرورة أُدرَ إلهى ، أَزلَى ، وقَدَمَ موثق بأغلظ الأَيمان . وكما قضت الضرورة على النفس الإنسانية على العناصر وعلى الحجبة والغلبة بوحدَتها وانفصالها،قضت كذلك على النفس الإنسانية أن تطرد من عالم الآلهة كما نُحَدِّثنا النحلة الأورفية .

# الإنسان والنفس والمجتمع:

[٩٠] بعد أن تحدث أنبادقليس عن العالم الطبيعى وما فيه من عناصر وكيف يتكون هذا العالم ، تحدث فى قصيدة « التطهير » عن الإنسان المركب من بدن ونفس و يصف هبوط النفس من العالم الإلهى إلى هذا البدن ، وما تعانيه من آلام ، وما ينبغى أن تفعله كى تقطهر وتحيا حياة صالحة سعيدة ، وعن علاقة الإنسان بغيره

فى هذا المجتمع . وهو يتقدم إلى بنى وطنه متحدثا إليهم كأنه نبى ، بل إله ، وهو نوع من الفخر المألوف عن الشعراء فى الزمن القديم ، كما أن نفسه الناطقة هى فى اعتقاده روح من الآلهة حلت فى هذه الصورة الإنسانية . ولنستمع إليه فى استهلال القصيدة يقول:

(١١٢) أيها الرفاق الذين تسكنون المدينة العظيمة المطلة على صخور أكراجاس الصفراء .أيها الأصحاب العاكفون على الأعمال الفاضلة ، الحامون ذمار الأغراب ، الراعون حقوقهم ، البريئون عن أعمال الشر . . . سلاماً .

إنى أطوف بكم أمشى إلها مخلدا لا بشرا فانيا ، يخلع جميع الناس على كا ترون تيجان الزهور المنضدة . ويمجدنى الرجال والنساء حين أزورهم فى مدائنهم المزدهرة [كأننى إله](١) ويتبعنى منهم آلاف يسألوننى عن طريق الفوز ، ينشد بعضهم المعجزات ، ويطلب بعضهم الآخر منى كلة عن علاج أمراضهم الكثيرة التى أوجعتهم بآلامها زمنا طوبلا » .

فهو يصور لنا نفسه إلها ، أو معبوداً من أهل مدينته ، وسكان المدن الأخرى ، الذين التفوا حوله يطلبون حكمته الروحية ، وعلاجه الطبي . ولقد كان حقاً ذا شهرة شعبية ، آزر الشعب حين ثار على حكم الطغيان ، وزادت محبة الشعب له حين رفض التاج الذي قدم إليه . ولم تكن منزلته سياسية فقط ، بل كان في نظر الشعب إلها ، أو نبيا ، أو مخلصا لأرواحهم ونفوسهم جميعا . فهو يتحدث عن ثقة مستمدة من ثقة أهل وطنه به . غير أن ما ذهب إليه من أنه إله كان شيئا فريدا في تاريخ الفلسفة اليونانية ، مما جعل كثيرا من النقاد يصفونه بأنه كان مهرجا . الحق أن تجار به الدينية التي سار فيها على مهرجا الأورفية هي التي صبغت روحه هذه الصبغة، وجعلته يعتقد هذا الاعتقاد . ونحن نعلم أن الأورفية - كما انذ مجت في الفيثاغورية - تصور النفس

<sup>(</sup>١) زبادة عند يبجر ـ والنرجمة عن برنت وفريمان ويبجر .

الإنسانية إلهية هبطت إلى البدن عقوبة لها ، وليس لها من سبيل إلى الجلاص إلا بالتطهير . وهي إلى جانب ذلك عقيدة اجهاعية سبرية تربط أفراد الجهم برباط وثيق . ويعتقد بعض المؤرخين أن أنبادقليس كان من أكبر للمثلين لها في القرن الخامس . و يُروى أنه تعلم على فيثاغورس نفسه ، أو على يد ابنه تلياجوس . ويشير أنبادقليس إلى فيثاغورس دون أن يعين اسمه ، وليكن الوصف يدل عليه ، وذلك في قوله :

( ١٢٩ ) « كان بينهم رجل ذو معرفة فاثقة ، برع فى جميع أنواع الحكمة ، واكتسب أعظم قدر من العلم ... »

وقد نقلنا رأيه في النفس (١٢٥) حيث يصفها بأنها روح إلهية Daemon وكيف أن نفسه هي أحد هذه الأرواح المطرودة من عالم الآلهة . ويبدو أن الفلاسفة الذين اعتنقوا عقيدة الأورفية ودانوا بالفيثاغورية ، اعتقدوا كذلك هذا الاعتقاد . والمأثور أن سقراط كان يستوحى هذه الروح الإلهية . وكان من الشائع في ديانة الإغريق كما صورها هزيود أن أرواح الموتى تحوم في السالم و مخاصة عند المقابر . أما عند الفيثاغوريين فالروح لها وجود سابق على البدن ، ثم تبقى بعد فنائه في صورة التناسخ . فالروح عندهم إلهية ارتكبت ذنبا فموقبت . وهذا الذنب هو الذي يصوره لنا أنبادقليس في قوله إنها « ضرجت يدها بالدم » . و يصور لنا كيف تناسخ في قوله :

<sup>(</sup> ۱۱۷ ) فقد كنت من قبل صبيا ، وبنتا ، وشجرة، وطائرا ، ومحكة بكما في البحر.

<sup>(</sup>١١٨) وبكيت ونحت عندما رأيت الأرض الغريبة [عند الميلاد].

<sup>(</sup>١١٦) من أى شرف ومن أي نعيم هبطت وأصبحت أمشى بين البشر هنا على ظهر الأرض .

<sup>(</sup> ١٢٠ ) لقد جثنا إلى هذا الكيف السقوف .

فهو يؤمن بالتفاسخ وأنه كان طائراً وسمكة وشجرة ، ولذلك كان ذبح الحيوان محرماً وأكل لجه توحشا ، لأن الابن قد يذبح أباه حين يذبح الحيوان .

# العلم والطب:

[91] أقدم مدرسة طبية فى اليونان هى تلك التى نشأت فى كروتون مهد الفيثاغوريين واشتهر بها ألقايون Alkmaion الذى ذاع اسمه فى الزمن القديم، وكان يعد المخ مركز الإحساس، وهى نظرية أخذها عنه أبقراط وأفلاطون، على عكس أنبادقليس الذى جعل القلب هو المركز . ولما كان ألفايون فيثاغوريا صميا فقد اتخذ من نظرية « التناسب » أساساً لصحة البدن ، وهى اعتدال الكيفيات الأربعة وهى الحار والبارد والرطب واليابس، وتسمى هذه الحالة من التناسب أو الاعتدال فى اليونانية إيسونوميا Isonomia ، ويشبه سلطان الكيفيات فى الجسم بقوى أربع تتعاون على الحكم فى المدينة طبقا للقانون .

وتعلم أنبادقليس الطب عن مدرسة كروتون ، ونقل نظرية تناسب الكيفيات إلى الاعتدال بين العناصر ، واشتهر بها ، وكان له تلاميذ منهم أقرون Akron .

ولما ظهر أبقراط [ ٤٦٠ ـ ٢٧٥ ] في جزيرة قوس غرب آسيا الصغرى ، وهو الذي أصبح يسمى أب الطب فيا بعد ، اعترض على الفلاسفة و بخاصة أنبادقليس الذي يفسرون الطب بالعلم الطبيعى ، وأنه لا بد للطبيب من معرفة « طبيعة الإنسان » . فقال :

« وتشير مباحثهم إلى الفلسفة ، مثل مباحث أنبادقليس وغيره من الذين ألفوا كتبا « فى الطبيعة » ووصفوا نشأة الإنسان ، وكيف ظهر إلى الوجود ومن أى العناصر يتركب . والرأى عندى أن جميع ما كتبه هؤلاء الفلاسفة أو الطبيعيون من

رسائل « فى الطبيعة » لاصلة له بالطب كما لاصلة له بالنقش والتصوير . أما أنا فأذهب إلى أن الطب هو الأصل الوحيد للمعرفة الواضحة عن الطبيعة ، ولن يستطيع أحد أن يصل إلى معرفة ما الإنسان ، وما أسباب ظهوره إلى الوجود، وسائر هذه المباحث، إلا بعد أن يعرف الطب حق المعرفة » . (١)

ويمارض أبقراط نظرية أنبادقليس في أن القلب مركز الإحساس ، أى نظرية الدم ، وتجمل المنخ مركز الإحساس . وقد رأينا في نصوص أنبادقليس الصلة بين الدم والمتنفس ، ذلك أن سطح الجسم كله ، يتنفس خلال المسام المنتشرة تحت سطح الجلد ، لأن الهواء يحل محل الدم ، ثم يحل الدم محل الهواء كاهى الحال في آلة «الكليبسيدرا» . وقد زعم بعض المؤرخين أن أنبادقليس كان من العلماء الذين يثبتون علمهم بالتجارب بسبب هذه الآلة . وليس هذا صحيحا ، لأن الآلة كانت معروفة متداولة ، يستعملها الناس في البيوت لاجتذاب الخر من الدنان ، وهذه الآلة عبارة عن إناء ضيق الرقبة ، به ثقوب كثيرة في أسفله ، فإذا غمس في السائل لا ينفذ الماء أو الخر داخل الثقوب إذا وضع الإنسان إصبعه على فم الإناء . وعلة ذلك أن المواء الذي يملأ الإناء يمنع السائل من النفاذ .

والذى استخلصه أنبادقليس من دلالة هذه الآلة أن الهواء جسم ، وأنه عنصر من العناصر ، كما أثبت كذلك انعدام الخلاء ، فأيد نظرية المدرسة الإبلية في أن العالم ملاء . فالتجربة ، أو الأصح أن نقول الملاحظة ، هي أن الإناء حين يكون فارغاً ليس خلواً خلاء تاماً ، بل فيه شيء يملؤه ، وهذا الشيء هو الهواء .

ومن هذا كله يتضح أن أنبادقليس كان فيلسوفا طبيعيا .

<sup>(</sup>١) نقلا عن كتاب كورنفورد ميادىء الحـكمة س ٣٩.

### أنكساجوراس Anaxagoras

حياته:

[۹۲] ولد أنكساجوراس فى مدينة كلازوميناى من أعمال أيونية عام ٥٠٠ ق . م ، وذهب إلى أثينا عام ٥٠٠، وازدهر سنة ٤٦٠ ، وتوفى فى السنة التى ولد فيها أفلاطون أى ٤٢٨ ق . م فى لمباسكوس Lampascus حيث ننى هناك (١) .

وهو من أسرة عريقة ، ويقال إنه تنازل عن أمواله مُوْثرا متابعة البحث . وأكبر الظن أنه هجر موطنه كلازوميناى حبن وقعت تحت سيطرة الفرس الذين أخضعوا ثورة أيونية بقوة السلاح . ولما ذهب إلى أثينا أصبح مواطنا أجنبيا (٢) ، واصطفاه بركليس معلماً ، وهو الذى رعاه فيا بعد وحال بينه و بين الحكم بالإعدام . ويحدثنا سقراط في محاورة « فيدر » أن بركليس تلقى على يديه العلم الطبيعى وصناعة الخطابة . ويروى في سبب شهرته أنه تنبأ بسقوط نيزك من السهاء في وغرابتهم وأعجبوا بغزارة علم أنكساجورس ، فدعاه بركليس إلى حلقته ، وكان وغرابتهم وأعجبوا بغزارة علم أنكساجورس ، فدعاه بركليس إلى حلقته ، وكان يوربيدس شاعر التراجيديا من جملة تلاميذه . ويمتاز عصر بركليس بالازدهار يوربيدس شاعر التراجيديا من جملة تلاميذه . ويمتاز عصر بركليس بالازدهار أن محاكمة أنكساجوراس ثم نفيه كان بسبب صلته ببركليس ، وذلك قبل الحرب

<sup>(</sup>١) هذه التواريخ تقريبية و يناقشها برنت وغيره مناقشة طويلة .

<sup>(</sup>٢) لم يكن محق للاَّجنبي عن أثينا أن يصبح مواطنا أثينيا له حق المشاركة فى الحسكم والمجالس للختلفة ، وليس له حق امتلاك الأرض ، ولذلك لم يستطع أرسطو أن يفتتح المدرسة باسمه .

البلو بونيزية ، نعنى أن خصوم بركليس السياسيين هاجموه فى شخص أستاذه . واختُلف فى أصحاب الاتهام ، فقيل كليون ، وقيل ثوكيديدس . أما النهمة فهى الزيدقة ، وعلى وجه التحديد القول بأن الشمس قطعة ملتهبة من الحجر ، وأن القمر أرض ، وليس كلاها آلمة . وقيل إن بركليس حال بينه و بين الحاكم ، ونصحه بالسفر من أثينا فذهب إلى لمباسكوس ؛ وزعم آخرون أنه حوكم وصدر عليه الحمل بالنفى ؛ وفى رواية ثالثة أنه حكم عليه بالإعدام وطلب بركليس العفو عنه، وهيآ له أن يهجر أثينا ، فذهب إلى لمباسكوس حيث توفى بعد سنوات . وجاء فى وصيته أن يمنح الأطفال إجازة سنوية فى ذكرى وفاته ، واحترم الحسكام وصيته أعواماً كثيرة . ونقشت كلازوميناى صورته على عملتها تمجيدا له وحيث كانت نظرية العقل Nous أشهر ماجاء عنه ، فقد اشتهر فى الزمن القديم بهذا الاسم أى العقل .

ودون أنكساجوراس كتابا في العلم الطبيعي ، ولم تبق منه إلا شذرات ، ولكن أسلو به كان واضحاً أنيقا ، وكان يباع في ملاعب أثينا بدراخمة واحدة ، مما يدل على انتشاره وتداوله . ويروى سقراط في محاورة « فيدون » أنه اطلع على ذلك الكتاب في شبابه ، وأعجب به ، واشتغل بالعلم الطبيعي كا جاء فيه ، وأعجب بنظرية العقل ، ولكنه نقد مذهبه بعد ذلك ولم يرقه ، ثم عدل عن العلم الطبيعي جملة . ولما كان حديث سقراط بشغل عدة صفحات، فقد عد المؤرخون ذلك دليلا على شهرة الكتاب وصاحبه .

ويقال إنه أنشأ فى لمباسكوس ، وكانت مستعمرة لملطية ، مدرسة ظل يعلم فيها قبل وفاته . ثم أقام أهل مدينته ضر بحا لذكراه وهبوه للعقل والحقيقة .

### [٩٣] النصوص:

- (١) كانت جميع الأشياء معا ، لا نهاية لها فى العدد والصغر ؟ لأن الصغير أيضا لا نهائى . ولما كانت جميع الأشياء معا ، فلم يكن ممكنا لصغرها تمييز أى شىء منها . ذلك أن الهواء والأثير، لأنهما لانهائيان ، كانا يحكمان كل شىء ؛ هذا إلى أنها أكثر [العناصر] أهمية فى الامتزاج الأخير ، سواء فى العدد أو فى الحجم .
- (٢) الهواء والأثير منفصلان عن الكتلة التي تحيط بالعالم ، وهـــذا المحيط لا نهائى في القدار (١).
- (٣) لايوجد أقل من الصغير ، بل أصغر فقط، إذ من المستحيل ألا يكون الموجود موجوداً .وهناك أكبر من الكبير دائما ،والكبير مساو للصغير في المقدار ؟ وكل شيء بالنسبة إلى نفسه كبير وصغير مما .
- (٤) ولما كانت هذه الأمور كذلك ، فيجب أن نفترض احتواء الأشياء المركبة على أشياء كثيرة من كل نوع ، وعلى بذور من جميع الأشياء تحتوى على أشكال من كل ضرب ، وألوان من كل نوع ، وأذواق الدينة ؛ وأن الناس أيضا قد تألفت منها، وكذلك الكائنات الأخرى ذات الحياة ؛ وأن هؤلاء الناس سكنوا المدن وزرعوا الأرض كا هى حالنا ؛ وأن لهم كما لنا شمساً وقمراً وسأتر [ الأجرام ] (٢) الأخرى ؛ وأن أرضهم ثنبت لهم الزرع من كل صنف فيحصدون أنفع المثر ويأخذونه إلى مساكنهم ينتفعون به . ولقد تحدثت بما فيه الكفاية عن الانفصال لأبين أنه لم يحدث عندنا فقط ، بل في أمكنة أخرى كذلك .

وقبل أن تنفصل هذه الأشياء كانت كلها معا ، دون أن يتميز أى لون ، لأن امتزاجها كان يحول دون ذلك، [نعنى] امتزاج الرطب واليابس ، والحار والبارد، والنور والظلمة، وكان فى الامتزاج مقدار عظيم من الأرض ، وبذور لانهاية لعددها ؟ ولايشبه أحدها الآخر ، لأن شيئا لا يشبه شيئا آخر . ولما كان الأمر كذلك ، فعلينا أن نعتقد أن كل شيء موجود فى الكل .

<sup>(</sup>١) فريمان : العدد (٢) زيادة عند فريمان .

- (ه) وحيث انفصات هذه الأشياء على هذا النحو ، فيجب أن نعرف أنها ليست جميعا أكبر أو أصغر ،إذ ليس من المكن أن تكون أكثر من الكل ، بل جميع الأشياء متساوية دائما [ في القدار ] (١) .
- (٦) ولما كانت أجزاء الكبير والصغير متساوية في المقدار ، فلهذا السبب أيضا كان كل شيء في كل شيء وليس من المكن للأشياء أن توجد منفصلة ، بل كل شيء يحتوى على جزء من كل شيء ولما كان من المستحيل أن يكون الأقل موجوداً ، فلا يمكن أن يوجد منفصلا ، أو أن يوجد بذاتة . بل الأشياء موجوة الآن كاكانت منذ الأزل . وفي جميع الأشياء توجد أشياء كثيرة ، وفي الأشياء المنفصلة يوجد عدد متساو من الكبير والصغير .
- (٧) .... لذلك لم يكن فى الإمكان معرفة عدد الأشياء المنفصلة سواء فى العقل (٢) أو فى الواقع .
- (٨) الأشياء الموجودة فى عالم Kosmos واحد لا ينفصل (٣) بعضها عن بعض بفأس ، فلا ينفصل الحار عن البارد ، ولا البارد عن الحار .
- (١) وهــذه الأشياء تدور وتنفصل بالقوة والسرعة ؛ والسرعة تولد القوة . ولا تشبه سرعتها سرعة أى شىء من الأشياء الموجودة الآن بين الناس ، بل تفوقها مرات كثرة .
  - (١٠)كيف ينشأ الشعر مما ليس شعرا ، أو اللحم مما ليس لحما (٣) ؟
- (١١) في كل شيء جزء من كل شيء ماعدا العقل Nous ، وهناك بعض الأشياء تحتوى على العقل أيضا .
- (۱۲) جميع الأشياء الأخرى فيها جزء من كل شىء ، أما العقل فهولا نهائى ، ويحكم نفسه بنفسه ، ولا يمتزج بشىء ، واكنه يوجد وحده قائما بذاته . ذلك أنه لو لم يكن قائما بذاته ، وكان ممتزجا بأى شىء آخر ، لكان فيه جزء من جميع الأشياء مادام ممتزجا بشىء آخر ، إذ \_ كما قلت من قبل \_ في كل شىء جزء من كل شىء . ولو أن الأشياء

<sup>(</sup>١) زيادة عند فريمان . (٢) برنت : في اللفظ (٣) برنت : ينقسم (٣) فريمان : كيف ينشأ الشعر من اللا شعر ، أو اللحم من اللالحم ؟

كانت ممترجة بالعقل لحالت بينه وبين حكم الأشياء، كما يحكم نفسه ، وهو قائم بذانه . ذلك أن العقل ألطف الأشياء جميعا وأنقاها ، عالم بكل شيء ، عظيم القدرة . ويحكم العقل جميع الكائنات الحية كبيرها وصغيرها والعقل هو الذي حرك الحركة الكلية فتحرك الأشياء الحركة الأولى . وبدأت الأشياء تتحرك من نقطة صغيرة ، ولكن الحركة الآن ممتد إلى مساحة أكبر ، ولا تزال تنشر ، والعقل يدرك جميع الأشياء التي امترجت وانقصلت وانقسمت . والعقل هو الذي بث النظام في جميع الأشياء التي كانت ، والتي توجد الآن ، والتي سوف تكون . وكذلك هذه الحركة التي تدور بمقتضاها الشمس والقمر والنجوم، والهواء والأثير المنقصلين عنها .هذه الحركة هي التي أحدثت الانقصال، فأنفصل الكثيف عن المتخلخل ، والحار عن البارد ، والنور عن الظلمة ، واليابس عن الرطب . وكانت هناك أشياء كثيرة في أشياء كثيرة . ولا ينفصل أو يتميز (١) شيء عن الرطب . وكانت هناك أشياء كثيرة في أشياء كثيرة . ولا ينفصل أو يتميز (١) شيء عن أخر يشبه شيئا آخر ، بل كل شيء من الأشياء يشبه وكان يشبه تلك الأشياء التي يحتويها أكثر من غيرها .

(١٣) وحين بدأ العقل يحرك الأشياء ، حدث الانفصال عن كل ما هو متحرك . وكل شيء حركه العقل فقد انفصال ، فلما أخذت الأشياء فى الحركة والانفصال زادت الحركة فى انفصال الأشياء .

(١٤) والعقل ، الموجود على الدوام ، لا يزال بلا ريب موجوداً ، حيث توجــد جميع الأشياء في الـكنلة المحيطــة ، وفي الأشياء التي امتزجت بها من قبل ، والتي انفصلت عنها .

(١٥) لقد اجتمع الـكثيف والرطب والبارد والظلام حيث توجد الأرض الآن ، وذهب المتخلخل والحار واليابس خارجا إلى أبعد جزء من الأثير .

(١٦) وصلبت الأرض عن هذه الأشياء عند انفصالها، إذ ينفصل الماء من السحب، والأرض من الماء، وصلبت الحجارة عن الأرض بالبارد، وهذه تسرع إلى الانجاه خارجا أكثر من الماء .

(١٧) ويخطىء الهلينيون في قولهم: إن الأشياء تظهر إلى الوجود ثم تختني ؛ فلاشيء

<sup>(</sup>١) فريمان : ينقسم ـ

يظهر إلى الوجود أو يختنى عن الوجود ، بل هناك انفصال أو امتزاج لما هو موجود . والصواب أن يقولوا عن ظهور الأشياء إلى الوجود إنها « امتزاج » ، وعن التي تختفى عن الوجود إنها « انفصال » .

- (١٨) الشمس هي التي تضيء القمر.
- (۱۹) نحن نسمى انعكاس الشمس على السحب إيريس Iris (قوس قزح). وهـذه علامة على زوبعة ، لأن الماء الذى يفيض حول السحب يمحدث رياحا ، أو ينزل مطراً.
- (٣٠) عندما يشرق الدب الأكبر [أى النجم] يشرع الناس فى الحصاد ، وعند ما يغرب يأخذون فى الحرث . إنه يختفى أربعين يوماً وليلة .
  - (٢١) لا نستطيع الحبكم على الحقيقة بسبب ضعف الحواس.
    - (٢١ ا) الظاهر سبيل إلى رؤية المجهول .
- (٣١ ب) [نحن أضعف من الحيوان قوة وسرعة] ولكننا نمتاز بالتجربةوالداكرة والحكمة والفن .
  - (٢٢) ما يسمى « ابن الطير » هو البيض الأبيض .

#### الفلسفة الطبيعية:

[98] كان أنكساجوراس مشهوراً فى الزمن القديم بأنه فيلسوف طبيعى ، وآية ذلك أن سقراط \_ كا قلنا من قبل \_ اطلع فى شبابه على كتابه ، وكان زهيد الثمن ، وأخذ عنه مذهبه الطبيعى . وقد نشأت الفلسفة الطبيعية فى أيونية ، فلا غرابة أن ينهج أنكساجوراس الكلازومينى على نهجهم ، ولكنه خطا بتلك الفلسفة خطوة إلى الأمام نتيجة تقدم العلم سواء علم الفلك أو علم الطب . ولا نزاع فى أن قوله بأن الشمس حجر ملتهب يعد انقلابا بل ثورة فى الفكر ، بالإضافة إلى ذلك الزمان بأن الشمس حبر ملتهب يعد انقلابا بل ثورة فى الفكر ، بالإضافة إلى ذلك الزمان بأن الشمس عبر ملتهب يعد انقلابا بل ثورة فى الفكر ، بالإضافة إلى ذلك الزمان بأن الشمس عبر ملتهب يعد انقلابا بل ثورة فى الفكر ، بالإضافة إلى ذلك الزمان بأن الشمس عبر ملتهب يعد انقلابا بل ثورة فى الفكر ، بالإضافة إلى ذلك الزمان الذى كانوا يؤلمون فيه الأجرام السهاوية . الحق يمتاز القرن الخامس بنزعة واقعية

تجريبية امتد أثرها إلى جميع فروع العلم . فهذا هيرودوت يطوف فى البلاد ويصف تاريخها وصفاً بعيدا عن الهوى إلى حد كبير ، فدون تاريخ مصر وفارس ومعظم الدول المعروفة فى عصره . وظهر كثيرون من الجغرافيين الذين رسموا خرائط لحوض البحر الأبيض والدول الواقعة عليه . واشتهرت مدرسة أبقراط بالطب ، تلك المدرسة التى عارضت فلسفة الطبيعيين فى تفسير أسباب الصحة والمرض ، وحاولت أن تلتمس العلة من المشاهدات الواقعة ، كما ذكرنا عند الكلام على أنبادقليس .

ولم يكن أنكساجوراس غريبا عن هذا التيار الفلسني الذي يقيم مذهبه على العلم التجريبي ، ولم يكن غريبا عن ميدان الطب بوجه خاص ، ولو أن النصوص الباقية الدينا لا تكنى في تبين مدى نظريته . ولكن قوله إن الشعر لا يخرج من اللاشعر وكذلك اللحم أوالعظم ، يفيد أن « البذرة »تحتوى على جميع الصفات العضوية التي تظهر فما بعد . ويحدثنا سمبلقيوس أنه عول في فلسفته على النظر إلى مشكلة الغذاء والنمو في الكائنات الحية . وهذا الآنجاه عكس اتجاه أنبادقليس الذي ابتدأ من فلسفة الطبيعة وطبقها على الطب . وقد نسب القدماء إلى أنكسا جوراس تجربة يثبت بها عنصرية المواء، وهيأن جلد الحيوان إذا نفخ وربط فمه قاوم الضغط الخارجي ، وهي تجربة تشبه « البالون » الذي يلعب به الأطفال في الوقت الحاضر . وقد بينا عند الكلام على أنبادقليس وتجربته على « الكلبسيدرا » ، أن هــذه الآلة أدخل في باب الملاحظة منها في باب التجربة ، فلم يكن لهؤلاء الفلاسفة معامل يستحدثون فيها التجارب لغرضإثبات الفروض.

و يروى فلوطرخس قصة تثبت اشتغال أنكساجوراس بالطب والتشريح ، ويستخلص منها اعتماده في التعليل على المشاهدة لا على الخرافة ، قال :

« يروى أنهم أحضروا إلى بركليس من إحدى مزارعه رأس كبش فيها قرن وحيد . فلما رأى العراف « لامبو » Lampo أن القرن يبرز فى وسط الجبة قويا ثابتا ، تنبأ بأن هذه علامة على اتحاد الحزبين السياسيين ، حزب ثوكيديدس وحزب بركليس ، تحت رئاسة ذلك الذى وجدت الآية عنده . ولكن أنكساجوراس شرح الرأس فوجد أن المنح لا يملأ سائر الجمجمة ، بل اقتصر على شكل بيضاوى فى أحد الجانبين وهو الذى برز القرن منه . فحلع المتفرجون على أنكساجوراس قلائد الشرف والمجد من أجل ذلك . ولتى لامبو تمجيدا لايقل عنه من أجل تنبؤه ، إذ لم يمض إلا زمن قليل حتى سقط ثوكيديدس ، واجتمعت السلطة كلما فى يد بركليس .

وفى رأبى أنه يمكن التوفيق بين الفيلسوف والعراف ، وأن يكون كلامنهما على حق؛ فأحدهما يكشف العلة والآخر الغاية . ومهمة الأول الاعتماد على الظاهر ، والنظر كيف حدث ، ومهمة الثانى بيان لم نشأ وماذا يرمى إليه . . » (١) .

كان أنكساجوراس إذن مشتغلا بالطب، ويعرف التشريح ووظائف الأعضاء، ويؤيد ذلك ما جاء على لسان سقراط في محاورة « فيدون » من أن فلسفة أنكساجوراس تستطيع تعليل السبب في جلوسه تلك الجلسة في السجن لأن جسمه مصنوع من عظام وعضلات، وأن العظام صلبة تفصل بينها أربطة، والعضلات مرنة تفطى العظام، إلى آخر كلام سقراط الذي يومى، إلى معرفة فيلسوف العقل بالطب، والواقع كان اشتغال فلاسفة إيطاليا بالطب، وتفسير « ألقمابون » الصحة والمرض بالامتزاج بين الكيفيات، واعتماد الأطباء على النظر إلى العالم العضوى ، كل ذلك جمل التفكير الطبي ينعكس على التفكير الفلسني، فاصطنع الفلاسفة وبوجه خاص أنبادقليس وأنكساجوراس نظرية « الامتزاج » لتفسير كون الموجودات وفسادها، ووجدا في هذه النظرية حلا للمشكلة البارمنيدية. ولكن أنبادقليس يذهب إلى وجدا في هذه النظرية حلا للمشكلة البارمنيدية. ولكن أنبادقليس يذهب إلى القول بالعناصر الأربعة التي تمتزج بالحبة وتتباعد بالفلبة ، على حسين يذهب

<sup>(</sup>١) نقلا عن كورنفود فى كتاب مبادىء الحسكمة ص ١٣٢ .

أنكساجوراس إلى أن أصل الأشياء « البذور » التي عنها تظهر الموجودات أو تختنى بالامتزاج والانفصال .

#### البذور:

[00] فما هذه البذور؟ وكيف تمتزح؟ وكيف يفسر ظهور الموجودات؟ البذوركما نجدها فى الاصطلاح اليونانى عند أنكساجوراس هى Spermata (1) كحبة القمح أو بذرة البرتقالة التى تصبح فيا بعد شجرة حين تنمو . فأصول الأشياء عنده مستمدة من النظر إلى الكائنات الحية التى تختص بالنمو والتغذى ، و توجد جميع خصائص الموجود فى البذرة ثم يضاف إليها ما يستمده من الخارج من غذاء . وهذا هو التفسير الذى ذهب إليه أيتيوس مثلا ، لأن النصوص الباقية لدينا لاتكنى في بيان حقيقة مذهبه . قال أيتيوس :

وأ نكساجوراس بن هيجسيبول Hégésiboule من كلازوميناى قال إن المتشابه الأجزاء [المتشابهات] Homeomerê مبادىء الموجودات، ورأى أن الثيى، لا يمكن أن يكون عن لأموجود، أو أن يفسد إلى لاموجود، فنحن نتناول غذاء بسيطا ومتجانسا في مظهره كالحبر أو الماء ، فيتغذى عن هذا الغذاء الشعر والشرايين والأوردة واللحم والأعصاب والعظام وسائر الأجزاء الأخرى. فلا بد لنا من التسليم بأن في الغذاء الذى نتناوله جميع الأشياء التي يمكن بناء على ذلك أن تزيد. فهذا الفذاء يحوى أجزاء مولدة من الدم والأعصاب والعظام وغير ذلك ، وهي أجزاء لا يمكن إدراكها إلا بالمقل ؟ إذ لا ينبغي رد كل شيء إلى الحواس التي تبين لنا أن الخبز والماء هي هذه العناصر ، أما بالمقل فنحن نتعرف أنها تحوى أجزاء. وحيث كانت هذه الأجزاء التي يشتمل الغذاء عليها شبية بالعناصر التي تتكون منها ، فقد سماها المتشابهات ، وهي مبادىء الأشياء ، فالمتسابهات الأجزاء كالهيولى ، والعقل المنظم للكون كالعلة الفاعلة » (٢)

<sup>(</sup>١) في الذَّجَةُ الإنجليزية seeds ، وفي الفرنسية semences .

<sup>(</sup>٢) عن كتاب تضوج التفكير العلمي في اليونان للا ستاذ رى ، س٧٤ .

ولكن أيتيوس وسائر المؤرخين المتأخرين قالوا إن المبادى والأولى للموجودات مى « المتشابه الأجزاء » أو « المتشابهات » لا « البذور » . وهذا الاصطلاح الجديدَ Homeomerê من وضع أرسطو حين عَرَض مذهب أنكساجوراس ، كما رأينا عند الكلام عن أنبادقليس وأنه قال بالجذور ثم سُمي مذهبه فما بعد بالأسطقسات. غير أنَّ هناك فَرْقاً دقيقا بين البذور والأجزاء المتشابهة ، لأن البذرة \_ في النبات أو الحيوان \_ لو قسمت ما وجدت فيها لحماً وعظا ودماً ، ولا تنشأ هذه « الأعضاء » إلا بَعْد النمو. فالنظرية ديناميكية تحمل معنى التطور، أو على حسب فلسفة أرسطو، في البذرة جميع أجزاء الشجرة « بالقوة » . أمَّا وصف العناصر الأولى الأنكساجورية بأنها متشابهة الأجزاء فيختلف بعض الشيء عما ذهب إليه ، لأنَّ البذور ليست متشابهة الأجزاء ، ولاأجزاء البذرة الواحدة متشابهة تماما ، وبخاصة إذا أخذنا النشابه منجمة الكم . والذي قاله ولا يزال ثابتا في النصوص الباقية هو أنَّ «كل شيء يحتوى على جزء من كل شيء » .

فالصغير يحتوى على جزء من كلشىء ، وأن « الأشياء المركبة تحتوى على أشياء من كل نوع » أى على الكيفيات المختلفة ، أو على الأضداد ، و بذلك يكون الجزء مساويا للكل ، لاحتوائه على جميع العناصر .

وهكذا نرجع إلى مشكلة الأضدادوهل يمكن ردهاإلى مادة أولى واحدة أو لا يمكن. وقد رأينا أن أنبادقليس يفترض وجود عناصر أربعة متضادة تجتمع بالمحبة وتفترق بالغلبة. وهرب بعض الفلاسفة من المشكلة، مثل بارميندس ومدرسته قائلين بالواحد واستحالة الكثرة والتغير. ومن الفلاسفة مَنْ راح يلتمس أصغر أجزاء المادة، فتكون إما متشابهة مثل ذرات ديمقريطس، وإما أنها تحوى الأضداد، وهذا هو رأى أنكساجوراس كما صواره فرفريوس وتبعه في ذلك سمبلقيوس. فقوله إنا كل

شىء يحتوى على جزء من كل شىء ، يريد بذلك الأضداد المختلفة أى الكيفيات المتضادة ، فالحار يحتوى إلى حد ما على جزء من البارد ، بل الثلج أسود (١).

و يبدو أنَّ العرب نقلوا عن كتاب فرفريوس ، فنحن نرى عند الشهرستانى إشارة إليه فى آخر الفصل الخاص بأنكساجوراس ، والذى يقول فى أوله :

« إن مبدأ الموجودات هو متشابه الأجزاء ، وهى أجزاء لطيفةلا يدركها الحس ، ولكن (٢) ينالها العقل ، منهاكون الكون كله العلوى منه والسفلى . لأن المركبات مسبوقة بالبسائط ، والمختلفات مسبوقة أيضا بالمتشابهات . أليست المركبات كلها إنما المتزجت وتركبت من العناصر ، وهى بسائط متشابهة الأجزاء . . . . . »

فالعناصر الأولى عند أنكساجوراس هي هذه البذور التي تحوى جزءاً من كل شيء حتى الأضداد . وكانت كا يقول في ابتداء كتابه جيع الأشياء معاً لانهاية لها في العدد والصغر . ولما كانت جميع الأشياء معاً فلم يكن ممكن تميز أى شيء فيها لصغرها . وهذا يذكرنا بمادة أنكسمندريس اللانهائية ، ولكن أنكساجوراس يصفها بأنها لانهائية في الصغر . ، أو على حد قوله: «كل شيء بالنسبة إلى نفسه كبير وصغير معاً » (٢)

فكيف يفسر الانفصال ؟ ذلك الانفصال الذى قال به أنكسمندريس ولم يوضحه ؟ ذلك الانفصال الذى فسره أنبادقليس بالغلبة ؟.

العقل:

[٩٦] يقول أنكساجوراس بمبدإ جديدكل الجدة في تاريخ الفلسفة اليونانية،

<sup>(</sup>۱) انظر برنت: فجر الفلسفة اليونانية س ٢٦٣ ـ ٢٦٤ (٢) في الأصل « ولا » وهو خطأ إذ لو أن العقل لاينالها ، فكيف توصل أنكساجوراس إلى الفول بها الشهر ستانى ، الملل والنحل ، ح٢ ص ٢٤٨ ـ ٢٤٩.

وهو العقل Nous مما جعل سقراط يعجب به أشد الإعجاب ، فيقول في محاورة « فيدون » :

«ثم استمعت ذات يوم إلى رجل قال إن عنده كتاب أنكساجوراس ، وطالع فيه أن العقل هو المنظم والعلة لكل شيء ففرحت بهذه النظرية ، وبدا لى من الصواب أن يكون العقل علة جميع الأشياء ، وقلت لنفسي إذا كان الأمر كذلك فلا بد أن ينظم العقل الأشياء على أفضل صورة . . . . . . ولكن جميع آمالي تبددت ، لأنني لم أكد أمضى في قراءة الكتاب حتى رأيت أن المؤلف لم يستفد من العقل أية فائدة ، ولم يضع لنظام الأشياء أية علة . أما العلل التي ذكرها فهي الهواء والأثير والماء وأشياء أخرى غربية . . . . » (١)

وينتقده أرسطو على الأساس نفسه ، أى أن العقل لاوظيفة له ، أو على حد قوله : « إله خارج الآلة deus ex machina وهذه هي جسلة أقاويل أرسطو نقلناها عن كتاب مابعد الطبيعة :

« أنكسا جوراس من كلازوميناى كان أكبر سنا من أنبادقليس ـ واكن يبدو أن فلسفته لم نظهر إلا فيما بعد ـ يسلم بوجود مبادى، لا نهائية ، فيقول إن جميع الأشياء ، التي تتكون من أجزاء متشابهة كالماء أو النار ، لا تخضع للكون والفساد إلا بطريقة واحدة هي اتحاد الأجزاء أو انفصالها ، فهي لا تتولد ولا تفسد بأى حال ، بل توجد على الدوام » ١٤٨٤ ا ، ١٢ ـ ١٧

[ و بعد أن استعرض أرسطو بعض مذاهب الطبيعيين عاد إلى أنكسا جوراس فقال : ]

« فليس من الصواب إرجاع مثل هذه الآثار العظيمة للاتفاق والحبظ ، حتى إذا جاء رجل [ يريد أنكسا جوراس ] فقال بأن فى الطبيعة كما فى الحيوانات عقلا Nous هو علة النظام والترتيب الشامل ، فقد بدا الوحيد الذى فكر تفكيرا معقولا بالنسبة لأقاويل السابقين الجزافية . ولا ريب فى أن أنكساجوراس \_ كما نعرف \_ قد

<sup>(</sup>١) أفلاطون \_ فيدون \_ ٩٧ ب.

اصطنع هذا الحل . ولكن يقال إن هرموتيموس المكلازوميني قد سبقه في ذلك » . ٩٨٥ - ١٥ - ٢٠

« يستخدم أنكسا جوراس العقل كا أنه إله خارج الآلة لتفسير علة الكون فى العالم . وحين يعجز عن بيان علة أية ظاهرة تقع بالضرورة ، يبرز « العقل » على المسرح ، ولكنه يلجأ فى الأحوال الأخرى إلى مبادى ، غير العقل فسربها علة الصيرورة » المسرح ، ولكنه يلجأ فى الأحوال الأخرى إلى مبادى ، غير العقل فسربها علة الصيرورة » المسرح ، ولكنه يلجأ فى الأحوال الأخرى إلى مبادى ، غير العقل فسربها علة الصيرورة »

ولكن أرسطو الذى انتقد أنكساجوراس هذا الانتقاد جعل الله خارج العالم ، فكأنه تأثر بمذهبه دون أن يشعر . هذا إلى أن أرسطو فى مقالة العقل من كتاب النفس يستعير معظم الصفات التى ذكرها أنكساجوراس عن العقل ، من أنه خالد أزلى، نتى غير ممتزج ، قائم بذاته ، من جوهر مختلف عن جوهر الأشياء المادية ، وهو الذى حرك الحركة الأولى » (١٢) ونحن نعلم أن الله عند أرسطو ، هو المحرك الأول ، حركه الحركة الأولى كعلة غائية ، ولكنه لا يمنى بالعالم ، ولا يتصل به . فالفرق بين العقل عند أنكساجوراس و بين العقل عند أرسطو ، أن الأولى بجعله علة فاعلة ، والثانى علة غائية .

وأنكساجوراس ، مثل أرسطو ، ثنائى ، يقول بمبدأين متميزين ها المادة والعقل . أما المادة فهى البذور الأولى التي كانت معاً لابهاية لها فى العدد أو الصغر ، وأهم صفاتها أمها تمتزج وتنفصل حتى تتكون الأشياء الظاهرة لنا . أما العقل فليس ممتزجا بأى شىء، و إلا كان فيه جزء من كل شىء كغيره من الأشياء المادية . ولما كان العقل غير ممتزج فهو نتى ، أى خالص عن المادة .

والمقل هو الذي حرّك العالم، وأدت سرعة حركها إلى الانفصال، فنشأ أولا المتخلخل والحار واليابس في كتلة الأثير أي النار، ثم بقيت الكيفيات المتضادة وهي الكثيف والرطب والبارد والظلام في المركز حيث توجد الارض الآن. (٩)

والمرحلة الثانية في خلق العالم هي الانفصال عن الهواء فحدث السحب والماء والأرض والحجارة. وقد كانت له تفسيرات شديدة الاقتراب من النزعة العلمية ، فهو يفسر وجود الأنهار باجتماع ماء المطر، ويعلل فيضان النيل صيفا بذو بان ماء الثلوج في إثيو بيا . وقد ذكرنا من قبل رأيه في الشمس والقمر حجارة . ويذهب إلى أن خسوف القمر راجع إلى توسطه بين الأرض والشمس ، وفي القمر جبال وسهول وأنهار وأنه مسكون بالحياة .

ونشأت الحياة من سقوط « البذور » من السهاء إلى الأرض ، ثم توالدت البذور بعد ذلك ، فظهرت الكائنات الحية المعروفة. وفي النبات إحساس ويشعر باللذة والألم ، وفيه عقل هو سر حركته ونموه . وجميع الكائنات الحية تتنفس حتى الحيوانات المائية . واكتسب الإنسان الذكاء لأن له يدين ، ولكن أرسطو يعترض على هذه النظرية قائلا: إن الأمر على العكس ، فاليد في الإنسان آلة يستعملها بعقله .

ونظرية أنكساجوراس في الإدراك الحسى عكس نظرية أنباد قليس ، فالإحساس نتيجة تقابل الأضداد، وهو يفسر البصر بأنه انعكاس صورة الشيء المحسوس في الدين بشرط أن يكون لون المحسوس مخالفاً للون المين . وكذلك الأمر في الذوق واللمس ، فنحن نعرف الحار والبارد والحلو والمر لا بما يشبهها بل بأضدادها .

ويبدو أنه وحَد بين النفس والحياة ، وجعل النفس علة الحركة في الكائن الحي ، كما أنَّ العقل علة الحركة في « الكل » . وتنتهى النفس عند انتهاء الحياة . ولكن النفس والعقل من الاصطلاحات الغامضة التي لا يسهل التمييز بينهما . ذلك أنه في عبارات أخرى يقول إن في جميع الكائنات الحية ، حتى النبانات ، نصيبا من

العقل. والفرق بين الإنسان والحيوان ، أن الحيوانات تمتاز بالقوة والسرعة ، أما الإنسان فيمتاز بالتجر بة والذاكرة والحسكمة والمهارة .

### أهميته :

[ ٩٧ ] و يعزو الأستاذ رِئ لأنكساجوراس أموراً ثلاثة تبرز أهميته في تاريخ العلم، وهي : تقارب الشبيه من الشبيه، وفكرة اللانهائي ، وبقاء المادة .

أمًّا تقارب الشبيه من الشبيه فهو مبدأ يقع في صميم مذهبه ، و يرجع إلى المدارس الطبية التي أخذ منها . فالعقل وهو علة الحركة الأولى ، وعلة الانفصال كا تبين من قبل ، يضاف إليه مبدأ آخر ، هو تقارب الشبيه من الشبيه ، مما يسمح للبذرة أن تجتذب العناصر الملائمة لها ، وهل يتكون الشعر من اللاشعر أو اللحم من اللا لحم ؟

وقد وضح أنكسا جوراس فكرة اللامتناهى تلك الفكرة التى بدأت غامضة عند أنكسمندريس، ونقضها الفيثاغوريون وقالوا بالمحدود، وعارضها الإيليون وبخاصة زينون ومليسوس و بينوا أن الموجود لا متناه من جهة الكم والكيف، مما جعل أرسطو يوجه نقده لمليسوس بوجه خاص على أساس أن اللاوجود اللامتناهى ناقص وقوة فقط.

أما أنكسا جوراس فينظر إلى اللامتناهى نظرة علمية واقعية ، لا من جهة عدم التناهى في العظم أو العدد فقط ، بل من جهة الشيء الذي لا ينقسم ، أي المتناهى في الصغر ، « والمتصل » اللامتناهى ، المتصل الواقعى كما يدرك بالعقل . ونظرية بقاء المادة ، أو المادة لا تفنى كما نقول في العلم الحديث، هي التي صاغها أنكسا جوراس بقوله : إن شيئا لا يتبدد أو يخلق ، وهي أيضا نظرية الإيليين

فى ثبات الموجود . ولكنه لا يقف عند الموجود الثابت ، بل يحل المشكلة بالامتزاج والانفصال ، وفى ذلك يقول فى الفقرة (١٧) « يخطىء الهلينيون فى قولهم: إن الأشياء تظهر إلى الوجود ثم تختفى . فلا شىء يظهر إلى الوجود أو يختفى عن الوجود ، بل هناك انفصال أو امتزاج لما هو موجود . . . . » .

ولكن ضعف الحواس ، وهي آلات المعرفة عندنا ، يجعلنا في عجز عن معرفة الحقيقة . (٢١) . والمظاهر سبيل إلى معرفة الباطن ورؤية المجهول ( ٢١) ؛ و بذلك كان أنكسا جوراس أمينا على الروح العلمية التي تبدأ من النظر إلى المحسوسات .

المدرسة الذرية

#### ۱ \_ لوقيبوس Leukippos

النظرية الذرية قدعا وحديثا:

[٩٨] كان لهذه المدرسة شأن في القديم ، ولكن مذهب أنبادقليس في العناصر الأربعة هو الذي سادحتي القرن التاسع عشر ، فانزوى مذهب الذرة ولم يحظ بماكان مُرِرُجي له من انتشار . حقا اصطنع أبيقور المذهب الذرى ، وسرى في العصر الوسيط إلى الفلسفة الإسلامية ، وأخذ به بعض المتكلمين وسموا الذرة الجزء الذي لا يتجزأ ، واشتهرت عندهم بنظرية «الجزء» وهم يريدون الذي لا يتجزأ ، وقالوا أيضا: « الجوهر الفرد» . ولكن نظرية العناصر الأربعة كانت على الرغم من ذلك هي النظرية السائدة ، حتى تجددت النظرية الذرية في القرن التاسع عشر (١) ، وذهب العلماء والفلاسفة إلى أن المادة لا تتركب من عناصر \_ وقد أصبح عددها بضعة وتسعين \_ بل إن كل عنصر من هذه العناصر ليس بسيطا لا ينحل إلى أبسط منه ، و إنما يمكن أن يتجزأ إلى جزئيات صغيرة مركبة ، وتصوروا أن ذرة كل عنصر تتركب من نواة سموها بروتون ، ومن كهارب تدور حولها سموها إلكترون . وفي السنوات الأخيرة أثبتت التجارب محة هذه النظرية فأنفلقت الذرة،ولم تصبح كماكان القدماء يتصورون الجزء الذي لا يتجزأ ، إذ انطلقت من عقالها ، بل إن منها ما ينطلق من تلقاء نفسه

<sup>(</sup>١) صاحب النظرية الدرية الحديثة هو دالتون ، ونظريته تختلف بطبيعة الحال كل الاختلاف عن نظرية ديمقريطس نتيجة تقدم العلم ، ولا ينبغى الخلط بينهما ، أو تصور أن ذرة القرن العشرين تشبه ذرة القدماء .

مثل الراديوم واليورانيوم ، حيث تنبعث منها ثلاثة أنواع من الأشعة ، هي ألفا و بيته وجما ، على حسب تسمية العلماء لها (١) . و بذلك تغيرت بل تطورت فكرة العلماء والفلاسفة عن المادة .

وهكذا أصبحت أحلام الفلاسفة التي تصوروها في القرن الخامس قبل الميلاد حقيقة واقعة في القرن العشرين ، وأثبتت الفلسفة أنها هي التي تشق الطريق أمام العلم وتقوده في مباحثه .

ويقترن اسم الذرة بشخصين ، ها لوقيبوس وديمقر يطس ، نبدأ بالحديث عن أولها .

### حياة لوقيبوس :

[ ٩٩ ] والأقوال متضار بة فى حياة لوقيبوس وموطنه . فبعض المؤرخين القدماء يزعم أنه من أبديرا ، والبعض الآخر من إيليا ، والبعض الثالث من ميلوس أو من ملطية . وقيل إنه أخذ العلم عن زينون الإبلى ، أو عن مليسوس . ويذكره أرسطو مع ديمقر يطس تارة ، أو وحده تارة أخرى .

ولماكان أرسطو أفدم مؤرخ يوثق فى روايته ، فلنا أن نقبل رأيه فى أن لوقيبوس هو مؤسس المذهب الذى أخذ عنه هذا المذهب وأذاعه ، على الرغم من أن أبيقور فيما يقال أنكر وجود لوقيبوس . هذا إلى أن أرسطو من مدينة استاجيرا التى لا تبعد كثيرا عن أبديرا ، فهو أكثر الناس علماً وطنه .

<sup>(</sup>١) يحسن بالقارىء الاطلاع على كتاب علمى حديث يبحث فى الذرة لأنها أصبحت جزءاً من حياتنا ، ومن أحسن الكتبالمبسطة فى الله المربية هوكتاب الذرة والقنابل الذرية للدكتور على مصطفى مشرفة الذي كان مشتغلا بالفعل بأبحاثها .

ولسنا نعرف مولده ، ولعله زها عام ٤٣٠ ق . م . ونحن نعلم من تمثيلية السحب لأرستوفان أنه صور سقراط جالسا فى سلة معلقا فى الهواء حتى يمتزج عقله بذلك العنصر . وهذا المذهب الطبيعى سخرية من ديوجينس الأبولونى ، الذى أخذ فلسفته عن أنكساجوراس وعن لوقيبوس . ولما كانت تمثيلية السحب قد لُعبت عام ٤٣٠ ق . م ، فلا بد أنَّ لوقيبوس كان معروفاً قبل ذلك ، وأن كتابه نظام العالم الكبير ق . م ، فلا بد أنَّ لوقيبوس كان معروفاً أيضا ، ولو أن ذلك الكتاب يُعرى إلى ديمقر يطس ، أو إلى مدرسة أبديرا كلها . وهو أ كبرسنامن ديمقر يطس بما يقرب من ديمقر يطس ، أو إلى مدرسة أبديرا كلها . وهو أ كبرسنامن ديمقر يطس بما يقرب من ثلاثين عاماً ، و محدون مولده بعام ٥٠٠ ق . م ، و مجعلونه معاصراً لأنكساجوراس.

## أقوال القدماء عنه:

# [١٠٠] وهذا نص كلام ثاوفراسطس عنه:

« لوقيبوس من إيليا أو ملطية كان قد اتصل بفلسفة بارمنيدس . ومع ذلك فإنه لم يتبع فى تفسيره للا شياء الطريق عينه الذى اتبعه بارمنيدس وزينوفان ، بل فيا يبدو ذهب إلى العكس . ذلك أن بارمنيدس وزينوفان قالا بأن الكل واحد لا متحرك غير مخلوق ومتناه ، ولم يسمحا لأى واحد بالبحث فيا ليس بموجود . أما هو فقد قال بمناصر لاعدد لها دائمة الحركة سماها الذرات . وزعم أن عدد أشكالها لا نهائية إذ لا يوجد سبب يجعلهامن هذا الشكل أو من ذاك ، وأيضا لأنهرأى الأشياء فى صيرورة وتغير دائمين . وقال كذلك إن الوجود لا يقل فى حقيقته عن اللاموجود ، وأن الموجود واللا موجود علتان متكافئتان لتولد الأشياء ، ذلك أنه زعم أن جوهر الذرات ملاء وسماها الموجود ، وهى تتحرك فى الحلاء الذى سماه اللا موجود ، ولكنهذهب إلى الملاء واللاموجود حقيقى كالموجود سواء بسواء » .

الجمع بين الإيلية والفيثاغورية:

[101] ونحن نرى لأول مرةً في تاريخ الفلسفة اليونانية فكرة « الخلاء » وأنه موجود ، إذ أن الفلسفة الإبلية بوجه خاص لم تكن تتصور إلا الموجود ، وأنكرت بشدة أن يكون اللاموجود موجوداً ، أو حتى أن يلفظ به . والواحد البارمنيدى لم يكن إلا كرة ، والوجود عندهم في رأى كثير من المفسرين مادى . ولم تكن فكرة «اللاموجود» أو «المعدم» مجرد لفظة لا معنى لها ، بل هي محاولة لفهم هذه الموجودات التي تظهر ثم تختني . وقد حل أرسطو هذه المشكلة فيا بعد بقوله : إن مبادىء الوجود ثلاثة : الهيولى ، والصورة ، والعدم . يريد بذلك أن الهيولى حامل للصورة ، التي تتقلب عليها ، وكما كانت الصورة متلبسة بالهيولى كان الموجود موجودا في الواقع ، فإذا انتقلت الصورة كان ما سبقها عدم ، وما سوف تتلبسه موجودا في الواقع ، فإذا انتقلت الصورة كان ما سبقها عدم ، وما سوف تتلبسه إمكان .

أما لوقيبوس فإنه يحل المشكلة حلا ماديا لاميتافيزيقيا ، فيذهب إلى أن الذرات هي الملاء ، وهي الوجود ، وأن الخلاء هو اللاوجود . والذرات مادية بكل ما في المادة المحسوسة من معنى مجسم رياضي له طول وعرض . ومن أجل ذلك كانت لنظرية لوقيبوس صلة بالمذهب الفيثاغوري الرياضي ، ولا غرابة أن يجمع أرسطو بين المذهبين فيقول في كتاب السماء [ ٣ ، ٤ ، ٣٠٣ ] « جمل لوقيبوس وديمقريطس وكذلك الفيثاغوريون من جميع الأشياء أعدادًا ، وأن الأشياء تنشأ من الأعداد » .

فالقول بالذرة جاء نتيجة التأثر بالفلسفة الإبلية من جهة ، و بالفلسفة الفيثاغورية من جهة أخرى . وقد خيل إلى ثاوفراسطس أن لوقيبوس قد ابتمد عن بارمنيدس

كل البعد ، وتبعه فى هذا التفسير جومبرز أيضا ، ولكن قليلا من النظر إلى فلسفته يبين وجود هذه الصلة التى أحسن أرسطو بيانها فى كتابه الكون والفساد ، حيث يقول ؛ (١،٨، ٢٤٤ ب وما بعدها):

لا سلك لوقيبوس وديمقريطس في البحث عن جميع الأشياء نفس الطريقة [طريقة أنبادقليس م (١) واصطنعا نفس النظرية ، مبتدأين يما يأتى أولا بالطبع . وقد ذهب بعض القدماء [الإيليون] إلى أن الوجود الحقيقي The real يجب بالضرورة أن يكون واحداً ولا متحركا ، إذ قالوا إن الحلاء غير موجود ، ولا يمكن أن توجد حركة إذا لم يكن الخلاء منفصلا عن المادة . وكذلك لا يمكن أن يكون الموجود كثيرا ، إذ ليس هناك ما يفصل بين الأشياء .ولا فرق بين قول من يقول إن الكل ليسمتصلا ، بل منفصلا وأجزاؤهمتماسة [الفيثاغوريون] بدلا من القول بأن الموجود كثير وليس واحدا، وأن الحلاء موجود. إذ لوكان منقسما عندكل نقطة فلا يوجد واحد ، ومن ثم لا يوجدكثير ، وكان الكل خلاء [زينون]. وإذا سلمنا بانقسامه عند نقطة دون الأخرى فهذا تعسف ومجازفة ؟ إذ لم كان هذا الجزء من الكل متصلا إلى هذه النقطة فقط وكان ملاء ، ولأى سبب ، على حين يكون الباقى منفصلا ؟ وهم يستندون إلى هـنـه الحجيج نفسها فى نني الحركة . ويقولون نتيجة هذه الأدلة ، مغفلين أمر الحواس بحجة وجوب اتباع دليل العقل ، إن الكل واحد وغير متحرك [بارمنيدس] . ويقول بعضهم إن الكل لامتناه [مليسوس] لأن أى حد فهو محدود بالخلاء . فهذا هو رأيهم الذى عبروا به عن الحق ، وتلك هي الأسباب التي دفعتهم إلى ذلك . ويشبه أن يكون الأمر كذلك إذا كانت هذه الأدلة العقلية صعيحة ، أما إذا رجعنا إلى الواقع فالاستمساك بمثل هذا الرأى يبدو ضرباً من الحماقة . ولا يوجد مجنون قد فقد حواسه إلى الحد الذي يجعله نزعم أن النار والثلج يظهران له شيئاً واحداً . الجنون هو الذي يجعل بعض الناس لا يرون فرقاً بين الأشياء الحقيقية وبين الأشياء التي تبدو حقيقية نتيجة العادة .

<sup>(</sup>۱) مابين أقواس إضافة من رمى لتفسير النص. والترجمة عن برنت وعن رى ــ وانظر ترجمة أحد لطنى السيد فى كتاب الــكون والفساد ص ١٧٨،١٧٦ .

أما لوقيبوس فقد ظن أن نظريته موافقة للحواس دون أن يبطل كون الأشياء أو فسادها ، أو حركتها ، أو كثرتها . وبذلك سلم بالتجربة [المدرسة الأيونية] كما سلم من جهة أخرى الأولئك الذين قالوا بالواحد أن الحركة مستحيلة بغير الخلاء ؟ وأن ليس للخلاء وجود مادى ، وأنه الاشيء بما هو موجود ليس موجودا . ذلك أنه كان يقول: « إن الموجود بمعني الكلمة [الموجود المادي] ملاء (١) Plenum مطلق ؟ ولكن الملاء ليس واحدا ، على العكس يوجد من الملاء عدد الانهاية له ، غير أنه الا يمكن رؤيتها نظراً لصغر جرمها . وهي تنحرك في الحلاء [الأن الحلاء موجود] ، فإذا انسل بعضها ببعض حدث عن ذلك الكون [ظهور الأشياء إلى الوجود] ، وإذا انفصل بعضها عن بعض حدث الفساد [أي اختفاء الأشياء عن الوجود] » .

ويصف أرسطو مذهب الدريين في كتاب السماء ٣ . ٣ ا ٤ ـ . ١ ، فيقول :

«وهناك أيضا رأى آخر ـ هو رأى لوقيبوس وديمقريطس من أبديرا ـ لا يمكن التسليم بنتائجه . فعندها أن الأجسام الأولى ذات عدد لانهاية له ، وجرم لا ينقسم ، فلا يكون الواحد كثيرا ، ولا الكثير واحدا . وتتولد سائر الأشياء من تجمعها وحركتها . ولكن هذا الرأى يشبه أن يجعل الأشياء الموجودة في الخارج أعداداً أو مركبة من أعداد » .

وقد نقلنا هذه النصوص الطويلة عن ثاوفراسطس وأرسطو حتى نتبين حقيقة مذهب لوقيبوس ، والأصول التى أخذ عنها هذا المذهب ؛ ذلك أن وجهة نظر المؤرخين للفلسفة مختلفة ، ويتلقف بعضهم عبارة ثاوفراسطس دون تعمق فيرى أن لوقيبوس وديمقر يطس أخذا عن بارمنيدس أو انحرفا عن مذهبه ، ويزعم البعض أن لوقيبوس: « حاول أن يتوسط بين المذهب الواحدى ومذهب الكثرة ، كا يمثلهما بارمنيدس وأنبادقليس »(٢).

<sup>(</sup>١) الملاء باليونانية Stereon ، والحلاء (١)

<sup>(</sup>٢) برتراند رسل ، تاريخ الفلسفة الغربية ، ص ٦٠ .

ولما كان أرسطو أقرب مؤرخ لهما فقد حلل مذهبهما تحليلا دقيقا ، و بيَّن اتصاله بفلسفة المدرسة الإيلية من جهة ، والمدرسة الفيثاغورية من جهة أخرى ، وقد صرح بهذه الصلة في «كتاب السهاء » حيث يقول: إن الذرات أعداد أو مركبة من أعداد .

كان الفيثاغوريون يقولون بأن الأشياء أعداد ، أو أشكال ، وأن هذه الأشكال تشغل سطحا يسمونه « خورا Chêra » كما ذكرنا من قبل (1) ، فالأشكال الرياضية كالعدد المثلث أو المربع تقطع بحدودها هذا السطح ، فجاء لوقيبوس واعتمد على هذا التفسير ، وجعل الذرات أشكالا ولكنها مادية طبيعية لا رياضية ، وجعل السطح الذي تشغله هو « الخلاء » . وهكذا يمكن أن نفهم كيف ذهب أرسطو إلى القول بأن الذرات أعداد .

ومن وجه آخر احتفظ لوقيبوس ببعض صفات الواحد البارمنيدى ، من حيث إنه أزلى لايتغير ، و إن الموجود ملاء . فالذرة هى الواحد البارمنيدى ، ولكن يوجد منها عدد لانهائى ، ولا يمكن أن تنقسم الذرة كا ذهب إلى ذلك زينون فى إبطال الكثرة . ولكن لوقيبوس ينتقد الإيليين انتقادا مراً فى إنكارهم شهادة الحواس ، ويقول : إن المجنون وحده هو الذى يزعم أن النار والثلج شىء واحد .

## الخلاء والملاء :

[101] وكان سائر القدماء ينكرون الخلاء ، وبخاصة المدرسة الإيلية التى نفت الحركة على أساس إنكار الخلاء . أما الفيثاغوريون فكانوا يقولون بضرب من الملاء يفصل بين الأعداد أو الوحدات ، والملاء أوالسطح عندهم هو الهواء ، وجاء

<sup>(</sup>١) انظر ص ٨٤ من هذا الكتاب .

أنبادقليس فأثبت أن الهواء جرم مادى ، فلا خلاء بناء على ذلك . أما لوقيبوس فالخلاء عنده موجود ، على عكس الإبليين الذين ذهبوا إلى أنه غير موجود ، لأن اللاموجود غير موجود ، فكان لوقيبوس بذلك أول من أعلن وجود الخلاء فى تاريخ العلم والفلسفة .

وليست مشكلة الخلاء يسيرة إذ شغلت بال الفلاسفة والعلماء من قديم الزمان حتى اليوم . وتنصل هـذه المشكلة بوجود المادة في الفضاء أو في المكان ، وهل يكون خلاء أم ملاء ؟ و إن كان ملاء فما هي هذه المادة التي تملؤه ؟ وقد وحد أرسطو بين المكان والخلاء ، وذهب إلى أن المكان هو حدود « الحاوى » الداخلية ، وحدود « الحوى » الخارجية . والمكان المطلق هو ما يقبل الأجسام . وهذا هو رأى نيوتن لأنه يسلم بوجود المكان المطلق . وأكد ديكارت وجود المكان ، وأكد ديكارت وجود المكان ، فأن حقيقة المادة هي الامتداد . وكذلك يسلم ليبنتز بالملاء ، ولكن المكان عنده علاقات بين الأجسام . و في القرن العشرين يعتقد العلماء بأن المكان ملاء ، نعني أن المكان إذا كان خاليا من المادة فهناك مع ذلك « شيء ما » هو على أقل تقدير أمواج الضوء . فإذا عرفت أن الذرة الحديثة تنحل إلى أمواج و إلى أشعة ، فلاغرابة أن يكون العالم ملاء طبقا لنظريات العلم الحديثة .

ولىرجع إلى لوقيبوس فنقول إنه ذهب إلى أن العالم يتكون من مبدأين ها الملاء والخلاء، وهما يوازيان الوجود واللاوجود عند بارمنيدس ، غير أن بارمنيدس أنكر وجود اللاوجود كا أنكر الحركة والكثرة ، أما لوقيبوس فقد سلم بوجود هذا اللاموجود أى الخلاء حتى يفسر وجود الكثرة والحركة . فالعالم يتكون من ذرات لانهاية لها فى العدد ، وهى تملؤ الخلاء .

صفات الذرة:

[۱۰۲] والذرة عند لوقيبوس تقصف بصفات ثلاث أساسية هي : الشكل ، والوضع ، والترتيب ، وهي جميعا متشابهة من حيث مادتها وعدم قبولها القسمة ، لأبها صغيرة جدا .

والقول بأن الذرات تختلف في الشكل يؤكد صلة المذهب بالفيثاغوريين ، حتى إن ديمقر يطس يسمى ذراته أشكالا في كتابه Peri Ideon ، ويحن نعلم أن لفظة « إيدوس » كانت تدل عند فيثاغورس على الشكل الرياضي للجسم ، وقد اصطنعها أفلاطون للدلالة على « المثال » ، وأرسطو على « الصورة » ، وها نحن نرى ديمقر يطس يعبر بها عن الذرة . ولكن لوقيبوس كان يستخدم عدة اصطلاحات التعبير بها عن الذرة وأحوالها المختلفة ، فهي تختلف بالشكل [ rysmos [schêma وكذلك بالترتيب diathige [taxis] ، والوضع trope [thesis ) ، (1) و يضرب مثلابا لحروف الأبجدية لبيان هذه الاختلافات، فالحرفان N و A يختلفان بالشكل والشكلان AN و NA مختلفان بالترتيب ، والحرفان N و Z أو Hوت يختلفان بالوضع . ويبدو أن هــذا التفسير لم يكن على سبيل التشبيه بل على سبيل الحقيقة ، فَهَذَا أُرْسَطُو يَذَكُرُ فَي كَتَابِ الْسَكُونَ وَالفَسَادَ عَنْدُ الْسَكَلَامُ عَلَى مَذْهِبِ الذريينُ أَنَّ «التراجيديا والكوميديا كلاها يتألف من الحروف نفسها »(٢) يريد أن حروف الأبجدية واحدة ولكن اختلاف ترتيبها هو الذي يؤدي إلى اختلاف المعاني من النقيض إلى النقيض ، كما تختلف المأساة عن الملهاة . وقد استعار أنبادقليس ، أو الذين جاءوا بعده، لفظ الأسطقسات أى الحروف للدلالة على الأصول الأولى للإ شياء .

<sup>(</sup>١) حدّه الاصطلاحات اليونانية من لغة لوقيبوس ، أما الاصطلاحات التي بين أقواس فهي من لغة أرسطو . (٢) ٣١٥ - ، ١٠٠

ومن الواضح أن اجماع الذرات على ترتيب معين راجع إلى حركتها ، هذه الحركة التي تحدث اتفاقا في جميع الجهات دون تدبير أو غاية . ويؤدى اجماع الذرات وانفصالها إلى الكون والفساد ، ولا يخضع الكون لأى علة عاقلة . ولما كان الأمر كذلك فالحقيقة في الظاهر فقط ، وليست هناك حقيقة وراء هذا الظاهر ، وكل ما في الأمر هو ترتيب الذرات على نحو معين في الفضاء .

ويذهب أرسطو في كتاب النفس (١) إلى أنَّ أصاب الذرة توصلوا إلى القول بها من النظر إلى الهباء أو الغبار المنبث في الهواء ، والذي يبدو في أشعة الشمس النافذة من خلال النوافذ ، ولا يظهر هذا الغبار بدون الأشعة . وكذلك يحدث الشم نتيجة انبعاث جسيات صغيرة جدا يحملها الهواء من الأشياء إلى الأنف .

ويصور لوقيبوس نشأة العالم على هذا النحو: في البدء كان الخلاء العظيم Méga kenon لا ذرات فيه ، وكتلة كبيرة من الذرات ، ثم اندفعت الذرات إلى الخلاء فتجمعت اتفاقا وحدث عن اجتماعها أكوان لا نهاية لها ، وتتطاير الذرات اللطيفة إلى الخارج ، ونظل الكبيرة في الداخل وهي التي تكوين الأرض .

والنفس ذات ذرات كروية الشكل يمسكها التنفس لأن الهواء الذي يحيطنا عملوء بالذات النفسية ، وجميع الظواهر النفسية تفسر تفسيرا ماديا ، فالإدراك الحسى يرجع إلى صدور انبعاثات من الحسوسات تتلقاها العين وتنطبع بها . ويرجع النوم إلى خروج بعض ذرات النفس بعضالوقت بعيدا عن البدن ، فإذا فاقت هذه الذرات الحد ، ولم يحل محلها ما ينفذ إلى الجسم مع التنفس ، وقع الموت .

<sup>(</sup>١) ٤٠٤ ا، ٢ ـ • ـ انظر ترجمة كتاب النفس ص ٩ ، حيث ينسب أرسطو المذهب لدعقريطس ثم يقول إنه موجود عند لوقيبوس أيضا .

# Demokritos (۱) ح دیمقر یطس ۲

حياته:

[١٠٣] إذا كانت حياة لوقيبوس مجهولة إلى حد كبير فإن سيرة ديمقر يطس على العكس من ذلك بلغت من الشهرة إلى الحد الذي جعل المتأخرين ينسجون حوله الأساطير . وقد نشأ في مدينة أبديرا من أعمال تراقيا . وكانت تلك المدينة مزدهرة في الزمن القديم ، وهي مهد الفلسفة الذرية ، وفيها نشأ بروتاجوراس السفسطائي . وقد وقعت المدينة في يد إجزرسيس ملك الفرس ، ومكث بها بعض الوقت في تقمقره عام ٤٨٠ ق . م ، كما يروى هير ودوت في تاريخه . ولا ريب في أن المدينة احتفظت بملاقات مع الشرق ، وانصلت بالثقافة البابلية والفارسية . ويقال إنَّ ديمةر يطس تلقى العلم في صباه على يد مجوس الفرس الذين كانوا بصحبة ملكمهم. ومن أجل ذلك ظهرت بعض المباحث تذهب إلى أن أصول النظرية الذرية شرق مستمد من الهند عن طريق الفرس ، وذلك عن الفلسفة المسهاة « نيايا » و « وايشيشيكا » ، إلا أن ظهور هذه الفلسفات كان بعد المسيح لا قبله ؛ ويقال إن الفلسفة الإسلامية تأثرت بهما كما تأثرت بالمذهب اليوناني . ويروى بوزيدونيوس الذي عاش في القرن الأول قبل الميلاد أن المذهب الذرى جاء إلى اليونان من الهند عن طريق أحد الفينيقيين اسمه موخوس Mochos (٢).

<sup>(</sup>١) يسميه العرب ذومقراطيس كما رسمه القفطى ، أو ذومقراط فى كتاب النفس لأرسطو وهو مخطوط ، أو ديمقراطيس عند الشمهرستانى .

<sup>(</sup>٢) انظر كتاب سارتون تاريخ العلم ص ٢٥٥، وكتاب مذهب الذرة عند المسلمين تأليف بينيس وترجة محد عبد الهادى أبو ريدة .

زها ديمقر يطس عام ٢٠٠ ق . م ، وقيل إنه ولد عام ٤٦٠ ، أو ٥٠٠ ، أو ٥٠٠ . و يختلفون في عام وفاته كذلك اختلافاً كبيراً . ويقول أبوللودورس إنه كان أكبر من سقراط بقليل [ ولد حول ٤٦٨ ] وأصغر من أنكساجوراس بما يقرب من أربعين عاما .

ويقال إنه رحل إلى بابل حيث نعلم من مجوسها ، و إلى الهند فأخذ عن حكمائها ، و إلى مصر فانصل بكهنها . و يُر وى أنه زار أثينا ول كنه لم يظهر فى المحافل ، إذ ير وى ديمتريوس [ من ما جنسيا ، عاش فى القرن الأول قبل الميلاد ، وهو معاصر لشيشرون ] عبارة على لسان ديمقر يطس يقول فيها : « وفدت الى أثينا و لم يعرفنى فيها أحد » ، و يعلل ديمتريوس ذلك بأنه كان يكره الشهرة . ومن الغريب أن أفلاطون لا يذكره قط فى محاوراته ، ولسنا ندرى السبب فى ذلك ، لأن ديمقر يطس لم يكن مجهولا بل كان معاصرا لسقراط ، وقد روى أرسطو مذهبه فى أكثر من موضع من كتبه ، وكذلك ثاوفراسطس ، وأبقراط ، وسائر الرواة من موضع من كتبه ، وكذلك ثاوفراسطس ، وأبقراط ، وسائر الرواة المتأخرين .

ولما عاد إلى موطنه ظل يعلم و يؤلف الكتب مؤثرا الابتعاد عن الحياة العامة وعاش ساخرا من الناس وتعلقهم بشهوات الدنيا ، وسمى من أجل ذلك «الضاحك» على عكس هرقليطس الذي اشتهر بالغامض .

وقد خلف ديمقر يطس كتبا كثيرة ، رتبها الإسكندرانيون في رباعيات ، أى في رسائل من أربعة كتب tetralogies ، بحسب الموضوع الذي تبحثه ، وهي في الأخلاق ، والعلم الطبيعي ، والرياضة ، والموسيق ، والفن ، والعلل . وأشهر كتبه « نظام العالم الصغير » Mikros Diakosmos أما نظام العالم الكبير Megas فالأرجح أنه من تأليف لوقيبوس كا ذكرنا .

#### مذهبه:

[108] يشهه مذهب ديمقر يطس مذهب أستاذه ولكنه أكثر تفصيلا. فجميع الأشياء يمكن أن تفسر باجهاع الذرات في الفضاء.

والذرات هي الجواهر والملاء والوجود ، والفضاء هو الخلاء واللاشيء واللامحدود. والذرات كثيرة كثيرة لا نهاية لعددها ، وهي من الصغر بحيث لا يمكن إدراكها بالحواس، ولكمها على الرغم من صغرها فإنها تختلف في الشكل والحجم ، كا تختلف في الوضع والمترتيب ، كا ذكرنا عن لوقيبوس من قبل .

وهى تختلف فى الشكل إلى الدرجة التى لا توجد ذرة نشبه ذرة أخرى ، فنها الأملس والخشن ، والمستدير والمنحنى والمدبب وهكذا . ولا تقبل الذرة الانفعال ، فلا تصبح حارة أو باردة ، رطبة أو يابسة ، سوداء أو بيضاء ، إلى آخر هذه المظاهر التى نشاهدها بالحواس . وهو يسميها الشيء den ، أو الصلب naston ،أو الموجود on ، أو الشكل idea .

وكانت الذرات منذ الأزل منتشرة في الخلاء ، على العكس من لوقيبوس الذي فصل بين الذرات والخلاء .

والحركة صفة ذانية للذرات ، و بمقتضاها تتجمع فتختلف فى الوضع والترتيب ، أو المظهر والتماس . والحركة فى الذرات أزلية ، وليس لها علة ، ولذلك كان المذهب ميكانيكيا آليا ، يخلو من القول بالتدبير مثل سقراط ، أو الغائية مثل أرسطو .

وذهب بعض المؤرخين إلى أن أرسطو أضاف الثقل إلى ذرة ديمقر يطس لتفسير الحركة ، وهذا غير صحيح لأن عبارة أرسطو لا تفيد ذلك ، بل على المكس تدل

على أن ديمقر يطس ننى الثقل عن الذرات ، فانتقده أرسطو من أجل ذلك . وجاء سياق الكلام فى كتاب الكون والفساد من أن أصحاب الذرة نفوا عنها الكيفيات كالصلابة والبرودة مثلا . ولكن ديمقر يطس يقع فى التناقض حين يستثنى « الحار » الذى يضيفه إلى الذرات الكروية الشكل ، إذ لوكان الأمر كذلك لوجب أن يضيف الكيف المضاد ، وهو البارد ، إلى ذرة من شكل آخر . وهنا يقول أرسطو (١) :

« فإذا كان الحار والبارد من الصفات التى تضاف إلى ما لا يتجزأ (أى الدرات) فمن التناقض كذلك ألا يكون لها صفات الثقل والحفة ، والصلابة والليونة . وأيضا فإن ديمقريطس يقول : كلما كانت الدرة أكبركانت أثقل (٢) » .

وتدل مناقشة أرسطو على محاولة فهم الحركة إذا لم يكن للذرة ثقل ، ويتبين من كلامه أن ديمقر يطس لم يقل بالثقل ، أما نص العبارة التي نقلناها عنه وهي أن « الذرة كلاكانت أكبركانت أثقل » فلها تفسير آخر نذكره فيا بعد حين نتحدث عن « تصادم » الذرات .

ولكى يوضح برنت هذه المشكلة اضطر إلى استعراض تاريخ فكرة الثقل في الفلسفة اليونانية ، وقد ترجم الأستاذري هذه الصفحات الثلاث على طولها في كتابة «نضوح العلم اليوناني » . وخلاصة هذا التاريخ أن اليونانيين الأوائل تصوروا

<sup>(</sup>۱) انظر برنت: فجر الفلسفة اليونانية ص ۳٤٢ حيث يقول: « يقول أرسطو بوضوح: إن ديمقريطس ذهب إلى أن الذرات أثقل heavier بالنسبة لسرعتها .. » ، وانظر فريمان في كتابها «الفلاسفة السابقون على سقراط» ص ٣٠١ حيث تقول: «يقول أرسطو إن ديمقريطسوسف الذرات بالثقل وهذا علة حركتها did attribute weight to the atoms ... » (۲) الكون والفساد ، ٣٢٦ ، ٨ – ١٢ – وانظر ترجمة لطني السيد ص ١٨٧ ..

الثقل والخفة صفتين داخلتين في الأجسام ، وأنهما «شيئان» موجودان في الأجسام ، كالحال في البارد والحار والرطب واليابس . ثم تحرر القدماء من القول بالثقل والخفة شيئين مطلقين ، وذهبا إلى أنهما نسبيان . والثقل والخفة متصلان بالفوق والتحت . أما أفلاطون في طياوس فإنه ينكر الفوق والتحت في العالم ، ويذهب إلى أن وسط العالم لا يقال إنه تحت ، ولا يمكن أن يقال ذلك عن أى نقطة في محيط العالم . وأما أرسطو فإنه يوحد بين محيط العالم و بين الفوق ، و بين وسط العالم و بين التحت ، وذهب إلى أن العناصر لها حركات طبيعية نحو « المكان الطبيعي » فالفار تتجه إلى أعلى ، والأرض إلى أسفل .

وقد تحدثنا عن نشأة العالم عند لوقيبوس وكيف تدافعت الذرات « اللطيفة » إلى الخارج ، و بقيت الكبيرة في الداخل ، وقد نقلنا هذا الرأى عن ثاوفراسطس ، ولكنه لم يصف الذرة بالثقل والخفة ، بل باللطافة أو كما يقول : « وكأنها تنفذ من خلال منخل» . وهذا هو الذي جعل بعض المؤرخين (١) يتوسعون فيصفون الذرة بالثقل أو الخفة .

لا يصف ديمقر يطس الذرة إلا بصفتين ها الحجم والشكل ، وجاء أبيقور فأضاف إليهما صفة ثالثة هي الثقل ، فالثقيلة تتجه إلى أسفل ، والخفيفة إلى أعلى ، وفسر بذلك علة الحركة في الخلاء . أما ديمقر يطس فتتحرك الذرات عنده من تلقاء نفسها ، ويحدث من حركتها أن تتصادم ، وفي ذلك يقول بعض الرواة من القدماء : « إن الذرات قوة دافعة المحركة يسميها صدمة plaga ، أما عند أبيقور

<sup>(</sup>١) انظر ريفو فى تاريخ الفلسفة الجزء الأول ص ٩٣ حيث يقول: إن أكبر الذرات وأثقلها تتجه نحو المركز legers ... وكذلك أخفها legers تتجهأو تطرد إلىالمحيط.

فقوتهما المحركة الجاذبية والثقل » . (١)

الخلاصة أن الذرات حين تفحرك في الخلاء تتصادم ، أو تتماس ، وتتجمع نتيجة اختلاف أشكالها ، ويتعلق بعضها ببعض ، وتستمر كل مجموعة باقية حتى تصطدم بها ذرات أخرى فتفرقها . و بذلك يمكن تفسير ظاهرة التغير ، والموجودات التي تظهر إلى الوجود ثم تختفي ، والكون والفساد . أما الذرات نفسها فلا تتغير ، ولافعل لها ، ولا تقبل الانفعال ، بل تتصادم فقط ، وتقجيع وتتغرق .

وينشأ عن ذلك عوالم لانهاية لها ، ويختلف كل عالم منها عن الآخر في الشكل وغير ذلك من الميزات . فبعضها له شمس وأقار أكبر من شمسنا وقرنا ، وبعضها لاشمس له ولاقر ، وبعضها لايزال في دور التكوين وبعضها الآخر في دور الأنحلال. وهناك عوالم لاحياة فيها . ويصل العالم إلى أوج ازدهاره حين لايقوى على ضم ذرات جديدة من الخارج ، ثم يفني بالتصادم . وجميع العوالم واحدة من حيث إنها تتكون من الذراث والفضاء ، والكنها تختلف في الحجم والشسكل والترتيب .

وهناك درجتان من الوجود ، أو نوعان من الحقيقة ، باطنة وظاهرة . أما الباطنة فتشمل الذرات والفضاء ولا تدرك بالحواس ، وليس للذرات من صفات سوى الحجم والشكل ، أما الحقيقة الظاهرة فهى تلك التي تبدو لنا بالحواس ونعلما بالتجارب ، وتحدث عن اجتماع الذرات بالفضاء ، فيكون للأشياء لون وصوت وطعم وحرارة وهكذا ، وجميع هذه الصفات عمرة «العرف» ، أى أن الإنسان هو الذي اصطلح على تسمية الأشياء المؤتلفة من الذرات حيوانات ونباتات وناراً وماء وهواء إلى آخر ذلك .

<sup>(</sup>١) رى ، نضوج التفكير العلمي في اليونان ص ٤٠٧ .

وتتصل نظريته في المعرفة بمذهبه في الوجود ، كالمعرفة الصحيحة هي العلم بالدرات والفضاء ، وذلك من طريق العقل . أما المعرفة التي تكتسب بالحواس فلا تعلمنا إلا الظاهر . وليس معنى ذلك أن المعرفة الحسية وَهُمْ ولكنها تعلمنا الدرجة الثانية من الوجود ، أى اجتماع الذرات على ترتيب معين ، فإذا استعمل الإنسان المدلولات الصحيحة عنها بدلا من العبارات الشائعة ، بلغ الحقيقة . فهناك درجتان للمعرفة ، الأولى هي العلم بالذرات وحركاتها وتجمعها في المكان وهذه معرفة عقلية ، والثانية المعرفة الحسية المستمدة من الحواس . وليس للأشياء صفات كاللون أو علما المرفة أو البرودة ، لأن هذه المعاني اصطلاحات وضعها العرف ، ولو أنها تعتمد على حقيقة الذرات . وسوف نعود إلى تفصيل الكلام عن المعرفة فيا بعد .

# نشأة العالم والحياة :

[١٠٥] تكون العالم من نطاير الذرات الصغيرة والكروية إلى الخارج، و بقيت الذرات الكبيرة في المركز، فتكونت الأرض.

وظهرت الحياة نتيجة «التولد الذاتى» كا ذهب إلى ذلك أنكسمندر بس وغيره من القدماء . و يأخذ أرسطو بهذه النظرية أيضا ، و يضرب مثلا بتكون الدود والذباب تلقائيا من اجباع العناصر الأربعة مع حرارة ملائمة . ذلك أن القدماء جميعا لم يصلوا إلى معرفة البكتريا أو الميكرو بات التي لم تكتشف إلا أخيرا ، وتأيد وجودها بالميكروسكوب ، و بالتجارب العلمية لزراعتها. وكانوا جميعا يعجبون لظهور دودالأرض مع الرطوبة . و يذهب ديمقر يطس إلى أن الإنسان نشأ من الطين كالديدان بغير خلق أو غاية . وتستمر الحياة بعد ذلك في الكائنات الحية بالتناسل طبقا للقوانين خلق أو غاية .

الطبيعية ، ولكن حيث يهندى الحيوان فى تناسله بالغريزة فإن الإنسان يسمى إلى النسل لما تحققه له الأولاد من فائدة .

والنفس علة الحياة في النبات والحيوان ، والنفس مادية لأنها ذرات كروية الشكل نارية .

وتنتشر ذرات النفس في جميع أنحاء الجسم ؟ ولكن النفس واحدة ، ومن المستحيل تمييز أى أجزاء لها . والنفس والعقل واحد ، لأنهما يتكونان من الذرات ذاتها ، أى الكروية النارية التي تتداخل بحكم ملاستها وكرويتها في غيرها من ذرات البدن وتتحرك أو « تتدحرج» فتحرك الجسم كله ، مثل تمثال أفروديت الذى صنعه ديدالس ووضع بداخله الزئبق . وتتبدد ذرات النفس مع الزفير ، ويتجدد غيرها مع الشهيق ، لأن الهواء مملوء بهذه الذرات النفسية . والموت هو خروج مقدار كبير من الذرات النفسية من البدن ، حيث تتبدد في الهواء ، ولذلك كانت النفس غير خالدة .

وفى البذرة جميع الأجزاء التى ينه و إليها الجسم فيا بعد ، كاللحم والعظم . وقد درس ديمقر يطس تفصيلات كثيرة لعلم الحياة استفاد منها أرسطو فى مؤلفاته ، ونقد بعضها . وهو يعتقد أن الغريزة فى الحيوان تهديه أفضل من الشهوة فى الإنسان ، وأن الحيوان يتوقف عن الطعام أو الشراب أو الصلة الجنسية عندما يشبع حاجته ، أما الإنسان فلا حد لأطاعه . هذا إلى أننا قد اكتسبنا معظم الفنون من الحيوان ، كالنسيج من العنا كب ، والبناء من النمل والنحل ، والغناء من الطير .

وله نظريات طبية ، كما درس بعض الأمراض كالحمى. ويعلل الأرق بسوء التغذية ، ويرى أنَّ النوم فى أثناء النهار دليل على فساد الصحة.

المرفة :

والإحساس مادى لأنه نتيجة حركة الذرات وتأثيرها في أعضاء الحس التي تتلقاها ، والإحساس مادى لأنه نتيجة حركة الذرات وتأثيرها في أعضاء الحس التي تتلقاها ، ثم يشترك البدن كله في إدراك هذه الإحساسات . وهي صادقة لأنها واقعية ؟ وتختلف من شخص إلى آخر ، وتختلف عند الشخص نفسه ، ولكن هذا الاختلاف لا يرجع إلى طبيعتها فهي حقيقية ، بل إلى أعضاء الحس التي تتلقاها وتتأثر بها . وفي الإنسان والحيوان ، وكذلك الآلهة ، حواس أكثر من الحواس الخمس ، على خلاف ما يذهب إليه جميع القدماء ، فهناك محسوسات كثيرة تنفذ إلينا خلال مسام الجسم ، ولكنا لا للحظها أو ندركها لعدم وجود الإدراك الملائم لها .

وقد عنى ديمقر يطس عناية عظيمة بالبصر، وعنده أن الأشياء الخارجية ينبعث عنها من تلقاء نفسها صور مادية تنطبع في الهواء بين العين والمحسوس، كما ينطبع الحاتم على الشمع، ثم تنعكس هذه الصورة الهوائية على العين وتنفذ إلى داخل الجسم.

وهو يفسر على هذا الأساس اعتقادنا في وجود الآلهة ، التي تملؤ صورها الهواء ، وتنعكس على العين ، فتدركها . فالآلهة مادية تتكون من الدرات النارية التي تشبه الأنفس فينا ، والدليل على وجودها أننا نراها ، أو قل إنها تزور الإنسان وبخاصة في الأحلام . وهذه الصور التي نبصرها عن الآلهة حقيقية . وقد نشأ الاعتقاد في وجودها من الظواهر الطبيعية كالرعد والبرق ، تلك الظواهر التي تبعث الخوف في أنفسنا . وليس للآلهة من خطر ، وليس لها فائدة ، ولذلك كانت الصلاة ، والدعاء ، وتقديم

1000

القرابين لها عبث ، لأن المريض الذي يطلب الشفاء يجب أن يسلمس الصحة في نفسه ، لابالدعاء لتماثيل الآلهة .

وحيث كانت الآلهـة صوراً موجودة فى الهواء ندركها بالبصر، فهى تنطبع كذلك فى أعين الحيوانات، ولذلك كان الحيوان مدركاً للألوهية. وليست الآلهة خالقة هذا العالم، لأنَّ كل شيء يرجع إلى العال الطبيعية ؛ ولا يحتاج العالم إلى عنايتها.

# الأخلاق:

[۱۰۷] وقد احتفظ الرواة القدماء بكثير من ه حكم (۱) ديمقر يطس، وقد روى العرب بعضها، كما فعل الشهرستانى فى الملل . ويمكن أن نستخرج من كتبه الأخلاقية ، ومن هذه الحكم ، نظرية أخلاقية تتمبز بها فلسفته . وهى أخلاق واقعية إلى حد كبير ، تعتمد على أحوال الإنسان كما يعيش ، لا كما يجب أن يكون ، فيسلم عا فيه من ضعف وتغيير وخفة وطيش وخوف وميل إلى الثرثرة والغرور . وفى العالم أصناف من الناس ، منهم الطيب ومنهم الخبيث، ومنهم العاقل ومنهم الأبله . ولكن الإنسان لا يعيش كالحيوان فى قطيع ، بل يتميز بالعقل ، ويدرك مصلحة نفسه ، ويطلب أن يكون سعيداً . والسعادة خاصة من خصائص النفس ، والإنسان لأنه عاقل مسؤول عن تحقيقها ، وذلك بمعرفة فن الحياة والتعبيز بين اللذات والرغبات ، وذلك بالمعرفة التى تميز بين الخير والشر والحسن والقبيح ، والتي تحكم على اللذة التى يجب أن يشبعها المرء ليبلغ السعادة ، وكيف يجب أن يتجنب الألم والشر .

ويرجع ذلك كله إلى فضيلة نفسية هي قوة النفس واعتدال المزاج، أوكما يسميها « أوثيميا » euthymie ، ويعنى بذلك التفاؤل ، والميل إلى الخير، والإرادة

<sup>(</sup>١) هي حكم أخلاقية تشبه ما روى عن الحكماء السبعة .

الطيبة؛ ولا تحصل هذه الحالة إلا إذا تحرر الإنسان من الخوف ، ومن التعجب ، ومن الاضطراب . ذلك أن الخوف من الأمور الطبيعية ومن الآلهة يؤدى إلى كثير من الشقاء ، وكذلك الخوف من الموت وما يعقب ذلك من حياة آخرة ، عما يجمل المرء يتعلق بالحياة و يرغب في إطالتها ، فيعيش في شيخوخته حياة كلها آلام .

والسبيل إلى تحقيق هذه الفضيلة ، نعنى قوة النفس واعتدال المزاج ، هو معرفة الخير ، وتوجيه الإرادة إلى سلوك طريقه . وهذا الضرب من المعرفة المصحوب بالإرادة يسميه ديمقر يطس ما يجب عمله to deon ، وينشأ عن تهذيب النفس حتى تسلس أفعالها من تلقاء نفسها . فالنفس القوية هي التي تكبح زمام الرغبات ، ولا تعميها الشهوات ، وتتمثل هذه القوة في ضبط النفس والاعتدال .

وسر السعادة في الاعتدال ، وهو اتزان باطني يجعلنا نحس بالسعادة في داخل أنفسنا . وآفة الإنسان هو الإفراط ، لأنه يسرف في الطعام والشراب وغير ذلك من المطالب الجسدية على حساب صحته ، ثم يدعو الآلهة أن تشفيه ! قالعاقل مَنْ يؤثر اللذة البريثة ، وأسماها متعة النظر إلى الأشياء الجميسلة ، ومَنْ يتجنب الآمال الكاذبة ، و ينزع من نفسه الحسد على ما يناله الناس من حظوظ ، لأن الحسد مجلبة للاضطراب .

والشجاعة مطية الاعتدال ، لأنها مصدر العمل والسلوك ، وشجاعة المرء في التغلب على أهوائه أسمى من النصر على أعدائه . فهى التى تؤدى إلى الصبر على المكاره ، ومقاومة المخاوف . ونحن نصل إلى هذا الضرب من الشجاعة ، وسائر ضروب الفضائل ، بالتربية التى يجب أن نأخذ الطفل بها من

الصغر ، وأفضل التربية ما حث الطفل على العمل ، مع تعليمه اللغة والموسيقى والرياضة البدنية .

ء. أبره :

[١٠٨] على الرغم من إغفال أفلاطون لديمقر يطس، فإنَّ نظريته في المعرفةالتي تميز بين الحقيقة والظاهركان لها أعظم الأثر في مذهب صاحب الأكاديمية. أما أرسطو ومدرسته فقد اهتمت بفلسفته، وحفلت بها مع الرد عليها.

وقد بقيت مدرسة ديمقر يطس قائمة حتى زمان أبيقور الذى اعتمد على نظريته في الذرة، وفي الأخلاق والسعادة ، وأقام فلسفته على أساسها . وعلى الرغم من أن أبيقور ابتدأ تلميذا من أتباع المدرسة ، وامتدح ديمقر يطس لأنه أول من نظر نظراً صحيحا إلى المعرفة ، فإنه خرج بعد ذلك عليه ، وزعم أن مذهبه مبتكر لا يدين فيه لأحد حتى ديمقر يطس نفسه .

وظهر فى المدرسة كثير من التلاميذ ، منهم نيساس وميترودورس ، وديوجينس، وظهرت طبقة أخرى بعد ذلك منهم أنكسارخوس الذى كان صاحب الإسكندر ، وكذلك هيكاتايوس المؤرخ المقدوني .

# الفيثاغوريون المتأخرون

تطور المدرسة :

[109] تمتاز الحضارة اليونانية بأن التفكير فيهاكان ثمرة مدارس في الغالب لا على فرد واحد ، سواء أكان ذلك التفكير في الفلسفة أو العلم أو الطب . وكانت الكتب تصدر عن المدرسة كلما في هيئة مجاميع Corpus ،مثل مجاميع أبقراط في الطب ، فهى على الرغم من نسبها إلى فرد واحد هو أبقراط إلا أنها من عمل المدرسة كلما . وكذلك الحال في مدرسة أبديرا التي ركزت فلسفتها حول الذرة ، كا تحدثنا عند الكلام على ديمقر يطس . أما الفيثاغورية فقد أضافت إلى هذه النزعة الجماعية صفة أخرى هي السرية ، فظلت تعاليمهم متداولة داخل المدرسة لاتفشى منذ القرن السادس عند ظهور فيثاغورس مؤسس المذهب حتى القرن الخامس . منذ القرن السادس عند ظهور فيثاغورس مؤسس المذهب حتى القرن الخامس . واستمرت هذه السنة ، نعني تعاون الفلاسفة في مدرسة واحدة ، مستمرة بعد ذلك فظهرت الأكاديمية ، ومدرسة المشائين ، والروافية ، والأبيقورية ، وهي كلها تمتاز فظهرت الأكاديمية .

وقد ذكرناعند السكلام على فيثاغورس<sup>(1)</sup> أنه فر من كروتون إلى ميتابونتيوم حيث توفى هناك ، أما أتباعه فى كروتون فسكانوا ضحية مؤامرة حرقوا فيها وهم مجتمعون فى منزل ميلو الرياضى . وتفرق التلاميذ فى أنحاء المدن الإبطالية مثل سيبارس وريجيوم وإيليا ، وفى مدن صقلية وشهال أفريقية واليونان . ويذكر

<sup>(</sup>٢) انظر ص ٧٢ ، الفقرة [٤٥],

يامبليخوس (١) قائمة بأسماء الفيثاغوريين والمدن التي كانوا يعيشون فيها مثل طيبة وفليوس وقورينا وأثينا وغيرها ، ويعد بارمنيدس وأنبادقليس من الفيثاغوريين . ولا غرابة في ذلك فقد استطاع المذهب الفيثاغوري أن يتطور مع الزمن ، وأن يتلاءم مع المدرسة الإيلية التي نشأت في أحضان الفيثاغورية ، وكذلك مع فيلسوف العناصر الأربعة الذي كان ناطقا بلسانهم في مدينة أكراجاس .

ولكن وجه الصعوبة في فلسفة الفيثاغوريين هو أنهم ظلوا مدرسة سرية، فهذا أرسطو لا يتحدث عنهم إلا بقوله: « الفيثاغوريون» ، وأرسطو هو أقدم مؤرخ يعتمد عليه ، وقد ألف كتابا خاصا عنهم ، ولكنه فقد ، وأكبر الظن أن المؤرخين المتأخرين اعتمدوا عليه . ومع أن أفلاطون كان متأثرا بالمذهب الفيثاغورى ، إلا أنه لم يكن مؤرخا ، فعرض فلسفتهم بطريقته الخاصة ، ولكنه أذاع في بعض المحاورات معلومات ثمينة عنهم .

### فيلولاوس PhiloIaos

حياته :

المحافرة أن مكانها كان فى السجن يوم أن تجرع عاورة فيدون أن مكانها كان فى السجن يوم أن تجرع سقراط السم تنفيذا لحسكم الإعدام، ودار الحديث حول النفس وخاودها ، وذكرفيدون من الحضور الأغراب عن أثينا سمياس وسيبيس (٢) وها من مدينة طيبة (٦) بالقرب

<sup>(</sup>١) انظر فريمان ص ٢٤٤ ، وتجعل القائمة عدد الفيثاغوريين ٢١٨ رجلاو١٧ امرأة.

<sup>(</sup>۲) اسمه قيبيس kebes ، ولكن هكذا درج غيرنا من المحدثين على كتابته بالسين إذ يرسم بالإنجليزية Cebes .

من أثينا . وهذه المدينة هي التي فرالبها ليسيس lysis بمدمذبحة كروتون ، وأصبحت مقراً لمدرسة فيثاغورية ، كان أبرز ممثليها فيلولاوس الذي علم سمياس وسببيس . ثم تطرق الحديث في المحاورة عن الانتحار، أهو مشروع أم لا ، وهل بجب على الفيلسوف أن ينتحر حتى تصبح الروح منفصلة بمام الانفصال عن البدن ، وسأل سقراط محدثيه فقال : « إنكما ياسيبيس وسمياس تعرفان فيلولاوس ، فهلا سمماه قط يتحدث عن هذا ؟ » . و يمضى سببيس فيقول: إنه سمع فيلولاوس عندما يجلس في طيبة يؤكد أن الانتحار غير مشروع ، وأن هناك أناساً غيره يقولون مثل هذا القول ، ولكنه لم يستطع أن يفهم العلة في ذلك .

يتضح من هذه الرواية أن فيلولاوس كان حيا عام ٢٩٩ ق . م ، وهو العام الذي توفى فيه سقراط ، وأنه كان موجوداً في مدينة طيبة بالقرب من أثينا ، وسمم منه سمياس وسيبيس ولكنه سافر منها في ذلك العام ، ولا ندرى أين ذهب ، ولكن أكبر الظن أنه عاد إلى موطنه في جنوب إيطاليا في مدينة تارنتوم التي أصبح أرخيتاس Archytas حاكما لها . ويقال إنَّ أرخيتاس أخذ العلم عن فيلولاوس . وكان أرخيتاس فيلسوفاً فيثاغوريا برع في العلم الرياضي ، وهو معلم إيدوكسEudoxus أبرع الرياضيين في أكاديمية أفلاطون . وكان أرخيتاس إلى جانب ذلك قائدا حربيا وحاكما سياسيا ؛وانعقدت بينه و بين أفلاطون صداقة وثيقة، إذ زاره في مدينته وأقام عنده زمنا ،وتراسلا بعد ذلك كما يتضح من الخطاب السابع لأفلاطون .ويذهب بعض المؤرخين إلى أنَّ أفلاطون حين زار تارنتوم وهو في الثامنة والعشرين من عمره استمع لفيلولاوس وهو يحاضر . ولكن القصص الذي أير وي في حصول أفلاطون على كتب فيلولاوس يجعلنا نعتقد أنه لم يلتق به . ولا ربب في أنَّ فيلولاوس قد أثَّر في كثير من

التلاميذ ، لأن ارستكسينوس Aristoxenus \_ وهو من تارنتوم وعاش فى النصف الثانى من القرن الرابع ، وكان من فلاسفة المشائين الذين عنوا بالمذهب الفيثاغورى \_ عرف بعض هؤلاء التلاميذ وذكر منهم زينوفيلوس Xenophilus ، وأر بعة من مدينة فليوس ، هم : فانتون ، وأشكراتس ، وديقليس ، و بوليمناستوس .

وقد ذكرنا عند الكلام على فيثاغورس (١) أن هيباسوس فما يقال هو الذي أذاع مذهبه . وقيل إنه فيلولاوس ، و تروى في ذلك روايات مختلفة : منها أنَّ أفلاطون اشترى الكتاب (٢) من أقارب فيلولاوس ودفع لهم فيه مبلغا ضخا ببلغ مائة ميناى ،واستطاع بذلك أن يكتب منها محاورة طياوس. وتذهب رواية أخرى إلى أن أفلاطون طلب من ديون أن يحصل له على هذا الـكتاب فانهز فرصة وقوع فيلولاوس ، أو أقار به ، في الضيق والعوز ، فاشترى الكتاب بذلك المبلغ . والذى يستفاد من جملة هذه الروايات أن الكتاب لميكن من تأليف فيلولاوس بل ينسب إلى فيثاغورس. ويناقش برنت هذه الروايات قائلا: إن أفلاطون كان له حساد وأعداء كثيرون ، منهم أرستكسينوس الذي أشاع عن أفلاطون أنه اقتبس محاورة الجمهورية من أحد كتب بروتاجوراس ، ولعله صاحب هذه الإشاعة الخاصة بشراء كتاب فيلولاوس الذى اقتبس منه طماوس . ويذهب كورنفورد (٣) في كتابه الذي ترجم فيه محاورة طياوس وشرحها،أنَّ أفلاطون ابتكر شخصية طماوس ليمثل فيلسوفا من إيطاليا بجمع بين العلم والسياسة، إذ ليسمن المعقول أن يكون طماوس مشهوراً تلك الشهرة العلمية ولانجد له عند القدماء ذكرا .

<sup>(</sup>۱) انظر ص ۷۰. (۲) هو کتاب واحد من ثلاثة أجزاء ،وفی بعضالروایات أنه ثلاثه کنب فیثاغوریة ، هی التی استقی منها الأفـکار التی دونها فی طیماوس .

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة كور نفورد س ٢ ، ٣ فى كنابه Plato's Cosmology

مهما يكن من شيء فقد بقيت أجزاء من كتاب فيلولا وسرواها المتأخرون، ودرسها المحدثون فاختلفوا فيا بينهم اختلافا كبيرا حول صحة نسبتها إليه . ولما كانت شخصية فيلولاوس ثابتة تاريخيا، وكان معروفا في الزمن القديم أنه أبرز ممثل للفيثاغورية، فيمكن بناء على ذلك أن تنسب التعاليم الفيثاغورية في ذلك العصر إليه ، ولو أننا عميل إلى الأخذ بنزعة أرسطو التي يصف بها تلك التعاليم إلى المدرسة كلها .

الخلاصة نشأ فيلولاوس فى النصف الثانى من القرن الخامس فى مدينة تارنتوم، وأخذ العلم على ليسيس، وذهب إلى طيبة بعض الوقت، وكان من تلاميذه هذك سيبيس وسمياس، ثم عاد إلى موطنه وتتلمذ له أرخيتاس و إيريتوس. وله كتاب مفقود بقيت منه شذرات وله آراء فى الرياضة والموسيقى والفلك والطب والنفس، نجدها فى محاورتى فيدون وطياوس لأفلاطون، وفى كتب أرسطو حين يتحدث عن الفيثاغوربين.

### النفس:

[111] الإنسان مركب من مبدأين هما النفس والبدن ، أما البدن [sôma] فهو قبر [sema] (النفس . وهذه العقيدة التي يبسطها سقراط في فيدون قديمة ترجع إلى فيثاغورس نفسه ، ولكن الجديد في المذهب أنه يبرز أهمية كبرى للمرفة باعتبار أنها أساس « التطهير » و بخاصة العلم الرياضي الذي يعد أسمى العلوم . والفيلسوف الحق هو الذي ينشد الموت ، أي انفصال النفس عن الجسم ، و يتيسر ذلك في أثناء الحياة الدنيا حين تكون النفس متصلة بالجسم بتزكيتها عن طريق العلم . وهنا يصادفنا لأول مرة في تاريخ الفلسفة اليونانية لفظ الفيلسوف philosophos عما يدل على أنه قد تاريخ الفلسفة اليونانية لفظ الفيلسوف philosophos عما يدل على أنه

<sup>(</sup>١) يلاحظ الشبه ببن الفظتين في اليونانية .

كان متداولاً في حلقة الفيثاغوريين في مدينة طيبة . ولعل هـذا هو الذي جمل هرقليدس بونتيكوس (1) ينسب اصطلاح الفيلسوف لفيثاغورس نفسه . وقد ذكرنا أن سيبيس سمع عن فيلولاوس أن الانتحار غير مشر وع ، مع أن الفيلسوف يطلب الموت ، وعلة ذلك أننا ملك الآلهة ، وهذا السجن للنفس عقو بة لها لما اقترفته من إثم . وهذا كله ترديد لمعتقدات النحلة الأورفية .

ولكن الجديد في مذهب فيلولاوس عن النفس، وهو الذي تساءل عنه سقراط و بيَّن بطلانه ، أنها تناسب أو ائتلاف Harmonia للبدن . وهذه النظرية تختلف بل تعارض مذهب فيثاغورس ، أو قدماء الفيثاغور بين ، من أنَّ النفس تحل في أي جسم، وتخرج منه بعد الموت لتحل في بدن آخر، مما هو معروف في مذهب التناسخ. أما إذا كانت النفس ائتلافاً للبدن ، مَثَلها مَثَل الأنفام التي تصدر عن القيثارة \_ باعتبار أن القيثارة وما فيها من أوتار كالبدن والأنفام الصادرة عنها كالنفس \_ فإنها توجد مع وجود البدن وتفنى مع فنائه ، و بذلك لا يكون لها وجود سابق على وجود البدن ، ولا تتناسخ أيضا . وكان سيبيس وسمياس ، وكذلك أشكرانس ، قد سمعوا هذا المذهب وأخذوا به . ويبدو أنَّ أساسه مستمد من الطب ، فهذا سمياس يقول إنَّ جسمنا يشد ويتماسك بالحار والبارد والرطب واليابس، فالنفس ضربُّ من المزاج أو التناسب بين هــذه العناصر حين تمتزج امتزاجا معتدلاً . فإذا كانت النفس تناسبا ، فإن البدن إذا أصابه الانحلال وخرج عن حد الاعتدال بالأمراض والعلل ، فينبغى بالضرورة أن تفسد النفس أيضا (٢) . وهــذه هي نظرية ألقايون ،

الله ، وكان من Herakleides Pontikos (۱) عاش في القرن الرابع قبل الميلاد ، وكان من تلامذة أفلاطون وأرسطو .

<sup>(</sup>٢) فيدون ٨٦ س.

وهى التى اصطنعها أنبادقليس فيما بعد ، مما يدل على تأثر الفيثاغوريين فى ذلك العصر بالنظريات الطبية الإبطالية ، و بمذهب أنبادقليس بوجه خاص ، و بمذهب الذريين كا بين ذلك أرسطو (١) ووضحناه من قبل .

ونظرية التناسب التي طبقها فيلولاوس على النفس والبدن ، هي المحور الذي تدور عليه فلسفته كلها ، فيفسر بها الأعداد ، والأشكال ، والفلك ، والموسبق .

ومع أنه تأثر بالمدرسة الإيطالية في الطب إلا أنه عارضها في أمور كثيرة . وعنده أن الجسم مركب من الحار فقط ، لا من الحار والبارد ؛ أما البارد فلا يشارك البدن فيه إلا بعد الولادة ، وذلك حين يتنفس المولود الهواء مع الشهيق ، فيبرد بذلك جسمه . ويرجع السبب في الأمراض إلى الصفراء والدم والبلغم . ولا تتولد الصفراء في الكبد ، بل هي سائل يفيض عن اللحم . أما البلغم فليس بارداً كما ذهبت إلى ذلك مدرسة صقلية في الطب ، ولكنه عنصر حار ، وهو علة الحيات .

# نظرية الأعداد:

[117] يعرض أرسطو في عدة مواضع من كتاب ما بعد الطبيعة مذهب الفيثاغوريين في أن الأعداد أصول الأشياء . ونحن نعلم أن أرسطو ظل تلميذا في الأكاديمية عشرين عاماً ، ولهذا السبب يعرض في بعض الأحيان مذهب أفلاطون قائلا : « نحن الأفلاطونيين » . وكان أفلاطون متأثرا إلى حد كبير بالمذهب

<sup>(</sup>۱) انظر س ۲۱۰ ، ۲۱۱ وما بعدهما من هذا الكناب حيث تكلمنا عن لوقيبوس وترجمنا نص أرسطو من كتاب الكون والفساد .

الفيثاغورى عن طريق سمياس وسيبيس وفيلولاوس وأرخيتاس. ولكن أفلاطون لايؤرخ للمذاهب بمقدار مايعرض لنا مذهبه هو. أما أرسطو فيؤرخ بمعنى الكلمة ، بل يعد أول مؤرخ لتاريخ الفلسفة اليونانية . وما دمنا قد اعتبرنا فيلولاوس الممثل للفيثاغوريين المتأخرين والناطق بلسامهم ، فما ينسبه أرسطو لهم يمكن أن يعد إلى حد كبير آراء فيلولاوس ، وبخاصة لأنه يذكر أن آراءهم كانت معاصرة لآراء أصحاب الذرة . وقد ذكرنا من قبل نص أرسطو في السماء الذي يقول فيه : « جعل لوقيبوس وديمقر يطس وكذلك الفيثاغوريون من جميع الأشياء أعداداً ، وأن الأشياء تنشأ من الأعداد » (1) ولنستمع إلى أرسطو يقول في موضع آخر :

« وفي زمان هؤلاء الفلاسفة [يريد لوقيبوس وديمقريطس] بل وقبل زمانهم ، اقتصر أولئك الذين يسمون بالفيثاغوريين على النظر في العلوم الرياضية وكانوا سببا في تقدمها. وإذ كانوا قد تأثروا بهذا الضرب من العلم فقد ظنوا أن مباىء الرياضة هي مبادى عجيع الموجودات. ولما كانت الأعداد هي بالطبع أوائل هذه المبادىء ، فقد رأى الفيثاغوريون بين الأعداد وبين الأشياء التي تكون وتفسد كثيرا من المشابهات أكثر مما يكون بينها وبين النار والأرض والماء ( من حيث إن بعض الأعداد هي العدل ، عالمحن الآخرى ) ؛ ولما رأوا أيضا أن الأعداد تعبر عن خصائص موسيقية وعن ائتلاف النغ ؛ ولما رأوا كذلك أن جميع الأشياء الأخرى في طبيعتها كلها تتكون على مثال الأعداد ، وأن الأعداد هي عناصر جميع الوجودات ، وأن الماء بأسرها تناسب وعدد ..... » الأعداد هي عناصر جميع الوجودات ، وأن الماء بأسرها تناسب وعدد ..... »

ويقول بعد قليل: ﴿ أَمَا الفَيْتَاغُورِيُونَ فَيَذْهُبُونَ إِلَى أَنْ وَجُودُ المُوجُودَاتُ مِحَاكَاة

mimesis للأعداد ، وهي عند أفلاطون مشاركة metexis ، فلم يغير إلا الاسم فقط » ۹۸۷ ب ، ۱۰ – ۱۲

ويقول في موضع آخر : « ومما يمتاز به أفلاطون أنه يضع الأعداد خارج para الأشياء الحسوسة ، أما الفيثاغوريون فيذهبون إلى أن الأشياء أعداد ، ولا يضعون الأمور الرياضية كموجودات متوسطة بين الشل والمحسوسات » ٩٨٧ ب ، ٢٧ - ٢٧

محن إذن أمام ثلاث نظريات فيما يختص بالعدد وأنه أصل الأشياء ، وهــذه التفسيرات هي : أولا أن الأشياء فيها أعداد ، وثانيا أنها مركبة حسب الأعداد ، وثالثًا أنها محاكاة للأعداد. و بذلك عدل فيلولاوس والمتأخرون من الفيثاغور بين عن القول بأن الأشياء هي الأعداد على سبيل الحقيقة ، كما ميزوا إلى حد ما بين الأعداد والأشكال. وقد ناقش أفلاطون هذه النظريات والتفسيرات، وأراد أن يخرج برأى جديد فقال « بالمشاركة » ومع ذلك فلم يصلح القول بالمشاركة في المثل لتفسير أصل الموجودات ، أو كما يقول أرسطو إن كل ما فعله أفلاطون أنه غيَّر اسم المحاكاة وجعله المشاركة . ولكن هذه التعبيرات المختلفة تدل على تطور الفكرة من العدد المحسوس المتزج بالشكل الهندسي، كما ذكرنا عندال كلام على فيناغورس، أى مَن المدد المادى إلى العدد البرىء عن المادة . وهما يذكر في هذه المناسبة ذيوع قصة في القرن الخامس بعد الميلاد أوردها « ستو بايوس » يزعم فيها أن زوجة فيثاغورس التي تسمى ثيانو Theano كتبت رسالة تحتج فيها على من ينسب إلى زوجهاقوله: «إن الأشياء أعداد» وتقول إن الرواية الصحيحة: «أن الأشياء مركبة حسب الأعداد ». والانتحال في القصة والرسالة ظاهر ، ولكته يدل على أن الفيثاغوريين في العصر المتأخر رأوا القول بأن الأشياء أعداد عبارة عامة جدا ولاتثبت طويلا للنقد .

وقد اضطر الفيثاغوريون إلى تغيير فلسفتهم الأولى ، لأن مذاهب الماديين في القرن الخامس كانت قد نضجت سواء عند أنبادقليس وأنكساجوراس ، أو عند لوقيبوس وديمقر يطس ، فذهبوا إلى وجود « مادة » هي العنصر أو الذرة تعد أصل هذه الأجسام المحسوسة ، وأمكنهم بذلك تفسير التغير والكون والفساد . فالجسم المحسوس مركب من ذرات أو أجزاء صغيرة مادية تجتمع بهيئة معينة . غير أن المحسوس مركب من الفيثاغوريين يخالفون الماديين ، ويرفضون قبول نظريتهم في أن الجسم مركب من «وحدات» ويزعمون أنه مركب من أعداد . غير أن التوحيد التام بين العدد والجسم المحسوس المركب من مادة أصبح غير مقبول لدى العقول ، فاضطروا إلى افتراض الأعداد أصلا للأشياء ، توجد بحسبها ، أو بمحاكاتها ، أو بالمشاركة فيها كا ذهب إلى ذلك أفلاطون . ومعنى ذلك هو النمييز (١) بين الأشياء المحسوسة و بين الأعداد ، ثم محاولة بيان الصلة بينهما .

هـذه الصلة ترجع إلى « المعرفة » أى إلى النفس التي تستطيع أن تدرك ما في الأشياء من أعداد ، و بعبارة أدق من نسب عددية . ذلك أننا حين ندرك شيئا من الأشياء لا ندرك مادته في داخل أنفسنا ، و إلا كما انتقد أرسطو أنبادقليس وجب أن يكون في أنفسنا حجر حين ندرك الحجر . فالفيثاغوريون يقيمون فلسفتهم في وجود الأشياء من الأعداد على المعرفة ، لأن ما يمكن إدراكه من الأشياء هو هذه الهيئة العددية .

<sup>(</sup>۱) فى الفقرة النى تقلماها عن أرسطو (۹۸۷ ت ۲۷ ــ ۲۹ ) يفرق بين الفيثاغوريين وبين أفلاطون ،من جهة أن الفيثاغوريين يذهبون إلى وجود الأعداد وجوداً حقيقيا مستقلا عن الأشياء ، أو خارج الأشياء المحسوسة ، أما أفلاطون فالأعداد متوسطة بين المحسوسات وبين المثل ، أى لا توجد خارج المحسوسات .

والعشرة (١) Dekad هي العدد الأساسي عند فيلولاوس ، لأنها أكل الأعداد. وفي «الديكاد» أو العشرية تفسير جميع الوجود ، مما يدل على امتزاج النظرية الرياضية بالتصوف ، ويرجع السر إلى اختيار هذا العدد إلى أمرين: الأول أنه أقرب إلى الطبيعة ، لأن جميع الناس على اختلاف أوطانهم يعدون بالطريقة العشرية بالطبع ؛ والثاني أنه قائم على خواص تميزه ولا توجد في غيره ، لأنه مجموع الأعداد الأولية والمركبة وهي ١٠-٢+٣+٤ = ١٠ ، وهذا العدد هو الذي كان يسمى في زمن فيأغورس « تتراكتيس » وكانوا يحلفون به كاذ كرنا . فمن الواحد إلى الأربعة توجد أصول الموجودات جميعا ، وهي النقطة ، والخط ، والسطح ، والجسم . قالواحد هو النقطة ، والأنان الخط ، والثلاثة السطح لأن للثلث أول السطوح ، والأربعة الجسم للجسم يتركب من أربعة سطوح ، ويسمى الهرم الجسم يتركب من أربعة سطوح ، ويسمى الهرم الجسم يتركب من أربعة سطوح ، ويسمى الهرم . Tetrahedron . وللهرم أربعة أسطح وستة أضلاع ومجموع ذلك عشرة .

ولكى نفهم كيف بجعل الغيثاغوريون النقطة هي الواحد ، بجب أن ترجع إلى فكرتهم عن « أصول » الأعداد ، ونحن نعني بالأصول المعني الفلسني أي الأسطقسات (٢) . فأصول الأعداد هي « الفرد والزوج » وهما أصلان للأعداد وللأشياء جميعا، لأنهما يمثلان المحدود واللامحدود [ apeiron ] فالزوج هو اللامحدود والفرد هو المحدود ، وهو الواحد . وفي ذلك يقول أرسطو في كتاب مابعد الطبيعة والفرد هو المحدود ، وهو الواحد . وفي ذلك يقول أرسطو في كتاب مابعد الطبيعة . ٢٠ - ١٥ ١٩٩٧

<sup>(</sup>۱) العشرة باليونانية « ديكا Deka » ، والمقصود بديكاد هو مبدأ العشرة أى العشرية . (۱) انظر مابعد الطبيعة ١٩٨٦ حيث يقول أرسطو : « إن أصول الأعداد هي أسطقسات جميع الأشياء panton Stoicheia »

« وقد تكلم الفيثاغوريون أيضا عن مبدأين ، ولكنهم أضافو ا إلى ذلك هذا القول الذى يختصون به ، وهو أن المحدود [peras] أو الواحد [to en] واللا محدود [apeiron] ليسا فيما يعتقدون صفتين تحملان على الموجودات الأخرى كالنار والأرض أو أى عنصر آخرمن هذا القبيل ، بل اللامحدود بعينه والواحد بعينه ها جوهر الأشياء . وهذا هو السبب في أن العدد هو جوهر جميع الأشياء . » (1)

فالمحدود واللامحدود ، أو المتناهى واللامتناهى ، هما المبدآن عنـــد الفيثاغور يين لتفسير الكون، فهناك مادة لامتناهية تحدها المتناهيات وهي العدد الفرد. والزوج لامحــدود لأنه حين يقسم قسمين لا يبقى منه شيئا بل يترك فراغاً ، أو كما يقول ستوبايوس: ٥ حين يقسم العدد الفردى إلى قسمين متساويين تبقى وحدة في الوسط، أما حين يقسم العدد الزوجي فالباقى خلاء ، ولا يوجد عدد ، مما يدل على نقصه». وقد رأينا عند الكلام على فيثاغورس كيف كانوا يعدون بالحصى فيشغل الشكل سطحا هو « الخوراً » وهذا السطح هو اللامحدود . وقد وحدوا بينه وبين الهواء وبين الظلمة ، وكان اللامحدود عندهم حقيقة موجودة تقوم بذاتها . وليس اللامحدود عند فيلولاوس هو الهواء ، ولكنه « الأسطنس » مستعيرا فلسفة أنبادقليس . فإذا كان الأصلان هما اللامحدود والمحدود ، فالنقطة والخط والسطح هي الحدود التي تحد هذا اللامحدود. وليست النقطة حدا أو لاحدا ، و إنما هي ثمرة امتزاج الحدود باللامحدود ، فهي أول وحدة ، بدلا عن الصفر الرياضي . وللنقطة عنـــد الفيثاغوريين 'بُعْدْ واحد ، وللخط 'بُعدان ، وللسطح ثلاثة أبعاد . من أجل ذلك كانت النقطة هي الواحــد ،

<sup>(</sup>۱) فى تفسير مابعد الطبيعة لابن رشد بجد هذه الترجمة انقديمة : « فأما الفيثاغوريون فقالوا: إن المبادىء اثنان على هذه الجهمة بعينها وهى التى وضعت لهم . والذى يختصون به فالقول بالنهاية والواحد وغير المتناهى . ولم تجر عادتهم بتسمية شىء آخر طبيعة مثل النار والأرس وما أشبه ذلك بل غير المتناهى نفسه والواحد بعينيه جوهر » .

والخط الاثنان ، والسطح [أى المثلث] الثلاثة ، والهرم [أى أول جسم] هو الأربعة المجسمات الخسة :

خسة هى: الهرم، والمكعب، والمثمن، وذو العشرين وجها، وذو الاثنى عشر وجها؛ وهى كلها مجسمة. ونحن نجد هذه النظرية مبسوطة فى محاورة طياوس، وجها؛ وهى كلها مجسمة. ونحن نجد هذه النظرية مبسوطة فى محاورة طياوس، حيث يصل بين هذه الأشكال و بين العناصر الأربعة، فذرة النارهى الهرم، وذرة المواء المثمن، وذرة الماء ذو العشرين وجها، وذرة الأرض المكعب. وهذا يدل على الصلة الوثيقة بين هذا المذهب و بين مذهب أنبادقليس، ولكن أين الشكل الخامس، وهو ذو الاثنى عشر وجها ؟ وسوف نتحدث عن هذا الشكل فيا بعد، لأن له منزلة خاصة فى فلسفتهم. وها نحن نكتب هذه الأشكال الجسمة مع أسمائها البونانية، والأرقام التى تدل على عدد سطوحها مبتدئين بالنار، فنقول:

Tetrahedron المرم : النار = المرم

Octahedron = المنواء = المنواء

الماء = ذو العشرين وجهاً Eicosahedron

۲ : الأرض = المكعب

۱۲ : محيط العالم = ذو الاثنى عشر وجماً . Dodecahedron

ونحن نجد فى محاورة طياوس وصفاً لجرم العالم ، ولم كانت عناصره أربعة ، وأى هذه العناصر كان أولا ، وذلك حيث يقول :

« والآن فإن ما يتكون لابد أن يكون ذا جرم ، أى مرئيا وملموسا ، ولا شىء عكن أن يكون مرئيا بغير النار ، أو ملموسا بغير أن يكون مجسما [أى صلبا] ولا يوجد شىء مجسم بغير الأرض . ولذلك فإن الإله حين شرع فى تأليف جرم الكون صنعه من النار والأرض . إلا أنه لايمكن أن يلتم شيئان كا ينبغى بغير شىء ثالث . وأفضل الروابط ما جعل هذه الحدود الثلاثة وحدة كاملة بمعنى الكلمة ، ومن طبيعة التناسب الهندسي المتصل أن يحقق هذه الغاية أكمل تحقيق ..... [إلى أن يقول] ... ولما كان العالم مجسم الشكل ، وكانت المجسمات مرتبطة دائما لا بوسط واحد بل بوسطين ، فإن الإله تبعا لذلك وضع الماء والهواء بين النار والأرض ، وجعلها ما أمكن إلى ذلك سبيلا متناسبة بعضها إلى بعض ، مجيث إنه كما يكون النار بالنسبة للهواء، كذلك الهواء بالنسبة إلى الماء ، وكا يكون الها المرئى والملموس .... » (١)

فالفكرة الأساسية من تكوين العالم من عناصر أربعة ترجع إلى « التناسب » الذى لا يمكن أن يتم إلا بوجود ثلاثة حدود فيا يختص بالأعداد ، وأربعة حدود أى طرفين بينهما وسطان بالنسبة للمجسمات ، كا يقول أفلاطون فى طياوس . والمكعب عند فيلولاوس يمثل « التناسب الهندسي » . فالمكعب له ١٢ ضلعا ، و ٨ زوايا ، و ٦ سطوح ؛ والعدد ٨ هو الوسط بين ١٢ ، ٦ تبعا للتناسب الموسيقى أى الهارمونيكي .

#### الفلك:

[112] والآن ما أمر الشكل الخامس ، وهو الجسم ذو الاثنى عشر وجها ؟ لكى نفهمه لابد أن ننظر فى الفلك كا صوره فيلولاوس ، الذى يعده بعض المؤرخين المحدثين مثل سارتون عالما فلكيا فلم يبحثه إلا تحت هذا الباب ، وعده صاحب الأثر

<sup>(</sup>١) طيماوس ٣١ ب.

العظيم في هذا العلم حتى زمان كبلر. والحق يرجع الفضل إلى الفيثاغوريين في تصور علم الفلك باعتبار أنه علم رياضي يقوم على التناسب والنظام. وقد ذكرنا من قبل أن فيثاغورس كان يعتقد في كروية الأرض (١) على خلاف المدرسة الأيونية التي كانت تعتقد أبها أشبه بالقرص الذي يطفو على وجه الماء أو يسبح في الهواء، ولو أن فيثاغورس كان يعتقد بأن الأرض مركز الكون.

والجديد عند فيلولاوس أنه رفض نظرية مركزية الأرض ، وذهب إلى أن الشمس هي مركز العالم . والعالم كروى ونهائي ، وفي وسطه النار التي يسميها « بيت العالم » و « منزل زيوس ، أب الآلهة » . وفي هذه النار المتوسطة يوجد المبدأ الذي يحكم الكون ، ذلك المبدأ الذي وضعه الإله خالق العالم . ويدور حول هذه النار المقدسة عشرة أجرام سماوية مقدسة ، وكأنها ترقص رقصة جماعية . وأول هذه الأجرام هو « الأنتختون Antichthon » أى الجرم المقابل للأرض ، ثم الأرض ، والقمر ، والشمس ، والكواكب الخسة ، والنجوم النوابت .

ولسنا نرى هذا الأنتختون ، ولا هذه النار المتوسطة \_ التي لا ينبغى أن نخلط بينها و بين الشمس \_ لأن جانب الأرض الذى نعيش فوقه مضاد لهما باستمرار . ويدور الأنتختون في مقابل الأرض ، وهو مسكون كالأرض ، ولكن سكان كلا الجرمين لا يرى أحدها الآخر أبدا ، لأن وجه الأرض يتجه دائما إلى الخارج أى بعيدا عن النار المتوسطة وفي أنجاه الكواكب الأخرى ؛ وهذا يدل على أن الأرض ، وكذلك الأنتختون ، يدوران حول محورها كما يدوران حول النار المتوسطة .

ويبدو أن القول بوجود الأنتختون كان فرضاً من الفروض لتفسير ظاهرة الكسوف والخسوف، ذلك أن خسوف القمر يرجع إلى توسط الأنتختون بين

<sup>(</sup>١) انظر ماسبق ص ٨٨ من هذا الكتاب.

الشمس والأرض. ويذهب أرسطو إلى أن افتراضهم إياه إنما يرجع إلى رغبتهم في إلى عدد الأجرام السهاوية عشرة.

ومعذلك فنحن نقرأ فى آخر محاورة فيدون أن سقراط يصف الأرض أنها مركز العالم ، ويؤمِّن سمياس تلميذ فيلولاوس على هذا الكلام مما يناقض نظرية فيلولاوس. وتفسير ذلك أن سقراط يبسط نظرية الفيثاغوريين القديمة ؛ ولكن قيام الأرض في وسط السماء على أساس التوازن فقط ، ودون أن تعتمد على الهواء ليمسكها ، يعد من النظريات الجريئة الجديدة فى القرن الخامس ، والتى ترجع ولا ريب إلى فيلولاوس .

غير أن النظرية القائلة بأن الشمس هي مركز العالم لم تحظ بالانتشار ، لأن أرسطو عاد إلى نظرية مركزية الأرض، وأخذ الناس بتعاليم أرسطو أو المعلم الأول ، حتى جاء كو برنيق فأحيا تلك النظرية الفيشاغورية التي ترجع إلى فيلولاوس ، ويعترف كو برنيق بأن الفضل في كشف نظريت يرجع إلى ما قرأه عند الفيثاغوريين (١).

و يحدثنا سقراط كذلك في آخر فيدون (٢) أننا إذا نظرنا إلى الكرة الأرضية من خارج أو من أعلى ، لرأيناها تشبه كرة مصنوعة من اثنتي عشرة قطعة من الجلد . وهذا هو المجسم ذو الاثنى عشر وجها Dodecahedron الذي أخرنا الحديث عنه والسر في ذلك أن هذا المجسم أقرب الأشكال الهندسية إلى الدائرة . ويبدو أن هذا التشبيه الذي يمثل العالم بالكرة المصنوعة من قطع كثيرة كان مألوفا عندالفي ثاغوريين . فني الجمهورية يشبه أفلاطون هيكل العالم ببناء السفينة ، ذلك أنها أشبه بنصف دائرة يجتمع خشبها كما يلتم الجلد في الكرة .

<sup>(</sup>١) أنظر برنت: فجر الفلسفة ص ٢٩٩ . (٢) انظر فيدون ترجمة زكى نجيب محود ص٢٨٨

و يذهب أيتيوس فيا رواه عن فيلولاوس أن هـذا الشكل عبـارة عن محيط العالم كله .

وقد ذكرنا عند الكلام على فيثاغورس أنه شبه حركات الكواكب بالأنفام الموسيقية وتحدث عن موسيقي السهاء ، وسادت هذه الفكرة في القرن الخامس مع كثير من الدقة . ويقول أرسطو نقلا عن الفيثاغوريين إن الأجرام السهاوية تصدر في تحركها أنفاما موسيقية ، يتحدد الغليظ والحادمنها تبعا لسرعة حركتها وأبعادها . وتمثل هذه الأبعاد السلم الموسيقي ، أي الأوكتاف (1) .

# معنى السفسطائي :

السفسطائيين . ولم يكن هـذا الاسم معروفا من قبل في القرن السادس ، بل كان السفسطائيين . ولم يكن هـذا الاسم معروفا من قبل في القرن السادس ، بل كان الذائع على الألسن اسم الشاعر والسكاهن والطبيب والعراف والفيلسوف . وقد رأينا عند السكلام عن فيلولاوس أن اسم الفيلسوف كان معروفا في حلقة الفيثاغوريين في مدينة طيبة . ورأينا كذلك أن زينوفان كان ينشد الشعر كاكان كان ينشده الشعراء مثل هوميروس وهزيود . ولما بدأ لقب السفسطائي يشيع على الألسن لم يكن مدلوله واضحا عمام الوضوح . ومن أجل ذلك تساءل سقراط في محاورة السفسطائي » عن تحديد المقصود من ثلاثة اصطلاحات جارية وهي : السفسطائي ، والفيلسوف .

تدور المحاورة بين ثيودورس وتيتياتوس وسقراط وشخص غريب من إيليا . وقال الغريب الإبلى \_ وهذه إشارة من أفلاطون لها دلالتها ، لأن السفسطائيين كانوا أغرابا عن أثينا \_ إن طائفة السفسطائيين التي نبحث عنها ليس من اليسير تحديدها أو تعريفها . وهذا يدل على أن معنى السفسطائي في ذلك الوقت لم يكن محدداً . ثم شرع المتحاورون يتباحثون في معرفة مدلوله ، وانتهوا إلى ست صور مختلفة يمكن أن تقال على السفسطائي ، وهي على الترتيب أنه صائد، وتاجر ، و بائع ، وصانع ، ومجادل ، ومعالج .

وتجتمع هذه المعانى كلما في أن صاحبها يعالج فنا من الفنون ؛ والفنون إما أن

تكتسب و إما أن تبتدع ؛ والتي تكتسب بالتعلم والمحاكاة هي كالتجارة والحرب والصيد . والصيد على أنواع ، فمنه اقتناص الأحياء ، ومنه صيد غير الحي . وصيد الأحياء أنواع ، مثل صيد السمك في البحار ، والطيور في الهواء ، والدواب على ظهر الأرض ، وذلك بضروب مختلفة من الشباك والفخاخ والصنانير . وبين الصائد والسفسطائي نسب ، فالأول يرتاد الأرض أو البحر ، والثاني يختلف إلى أنهار الثروة ومراعى الأغنياء من الشباب ليقتنص الحيوانات المستأنسة ، ذلك أن الإنسان حيوان مستأنس يمكن أن يقتنص . فالسفسطائي صائد ، وفنه كسبى ، وصناعته اقتناص الناس من ذوى الحسب والمال ، وذلك بأن يقدم إليهم علما في مقابل أن يأخذ مبلغا من المال أجراً على تعليمه . فهذا معنى أنه صائد .

والتجارة على ما كانوا يفهمونها فى ذلك الزمان تقوم على تبادل السلع ، فهى أخذ وعطاء بين ما تنتجه المدن ، وهى على ضر بين : فبعضها طعام ينفع للا بدان ، وبعضها الآخر غذاء للا رواح ، كالتماثيل والنقوش التى تباع للتسلية ، ويسمى صاحبها تاجراً أيضا ، كالذى يبيع اللحم والنبيذ . ومن هذا القبيل تجارة العلم ، وهى غذاء الروح ، ويتنقل صاحبها من مدينة إلى أخرى ؛ والسفسطائى هو المخصوص بالتجارة فى نوع من أنواع العلم ، هو فن الكلام والعلم بالفضيلة . فهو تاجر بضاعته الكلام (١) .

<sup>(</sup>۱) هــذا المنى هو الذى نجده فى أول محاورة بروتاجوراس (۳۱۳) حيث يقول سقراط « أليس السفسطائى هو الذى يتجر بالجملة أو بالتجزئة فى الروح ، ويبدو لى أن هذه هى طبيعته » ونحن نعلم أن محاورة بروتاجوراس أسبق من هذه المحاورة .

فإذا استقر السفسطائى فى إحدى المدن ، ولم يعد يستجلب بضاعته من المدن الأخرى ليتجر فيها ، بل أخذ يصنع هـذه البضاعة ليبيعها فهو بائع ، وهو صانع كذلك ، وهو في كلتا الحالتين يبيع العلم بالفضيلة .

والفن الذي يبيعه هو فن الجدل ، وهو على نوعين : الأول عام عبارة عن خطابة طويلة يُرَدُّ عليها بخطابة أخرى طويلة ، وتعقب ذلك مناقشة عامة تدور حول العدل والظلم ؛ والنوع الثاني جدل خاص يتجزأ إلى أسئلة وأجوبة ، ويسمى الحوار .

وأضعف صفة من صفات السفسطائي هي العلاج « بالتطهير » ، تطهير العقل عن طريق الجدل والنقض والاحتجاج ، حتى تتبدد الأفكار المتحيزة التي يرثها المرء مع التقاليد (١) .

ويضيف الغريب الإيلى بعد ذلك أن أهم هذه الصفات الست هي صفة الجدل ؛ ثم يوجه نقداً لاذع للسفسطائيين يقوم على أساس فلسنى ، وخلاصته أن السفسطائي بزعم العلم بكل شيء ، لأنه يعلم كل شيء ، وهذا شيء لا يمكن أن يحسنه ولا أن يحصله ، ولذلك فإن المعرفة الموجودة عنده هي معرفة بالظاهر فقط لا بالحقيقة ، وهذا التمييز بين المعرفة الحقيقية والمعرفة الظاهرية هو الذي أصبح فيما بعد أساساً لتعريف السفسطة بأنها هي الحكمة «المموهة » ، أي الحكمة التي تبدو عليها سياء الحقيقة وليست منها في شيء . إنه « يحاكي » الحقيقة ، فهو مقلد ، ومشبه ، وساحر أيضا يخلب الألباب . ومن هناكان فن السفسطائي شبيها بالرسام ومشبه ، وساحر أيضا يخلب الألباب . ومن هناكان فن السفسطائي شبيها بالرسام الذي يصنع بريشته صوراً تشبه الحقيقة ، ولكنها ليست الحقيقة .

<sup>(</sup>١) نلاحظ اتباع أفلاطون فى بيان معى السفسطائى طريقة « القسمة الثنائية » دائما ، فالفن مكتسب ومبتدع ، والصيد اقتناس الحي أو غير الحي ، وهكذا

# حول محاورة السفسطائي:

[١١٦] وقد أجمع النقاد المحدثون على أن محاورة السفسطائي من المحاورات التي كتبها أفلاطون في أواخر حياته ، فهي تأتي قبل السياسي وفيليبوس ثم النواميس، وذلك على أساس أبحاث أسلوبية . ويرجح « تيلور » (١) أن هذه المجموعة الأخيرة من المحاورات لم يكتبها أفلاطون إلا بعد إقامته الثانية في صقلية ، أي بعد عام ٣٦٠ ق . م . وقد رأينا في افتتاح المحاورة أنه كان ينوى الكتابة عن ثلاثة موضوعات هي السفسطائي ، والسياسي ، والفيلسوف ، ولكن المحاورة الخاصة بالفيلسوف لم تكتب قط. هناك إذن صلة وثيقة بين الشخصيات الثلاثة تستدعى التمييز بينهم ، وهذا ما فعله أفلاطون في محاورة السفسطاني ، واجتهد في تحديد معنى هذه الشخصية حتى تتميز عن غيرها من الشخصيات . ومع أن المحاورة لا تتحدث عن السفسطائي إلا في المقدمة فقط ، وتتسم في جملتها بسمة منطقية ، وتمضى في نقد فلسفة بارمنيدس(٢)، إلا أن هذه المقدمة اليسيرة تلقى ضوءا كبيرا حول هذا الموضوع الجديد الشائك ، ونعني به ظهور طائفة السفسطائيين على مسرح الحياة اليونانية . و إذا كان أفلاطون في عام ٣٦٠ ق . م . على أقل تقدير ، وهو العام الذي كتب فيه المحاورة بوجه التقريب ، لم يستطع أن يجزم برأى حول تعريف السفسطائى ، فهذا دليل على صمو بة البحث والتحديد، الذي نشأ من عدم استقرار السفسطائي

<sup>(1)</sup> Taylor: Plato, the man and his work. p 371

(۲) لنا رأى يخالف تيلور في موضوع هذه المحاورة ، هو أن نقد بلرمنيدس ليس مقصودا 
بالذات هنا ، بل المقصود جدل جورجياس . وسنبين ذلك عند الكلام على جورجياس فيما بعد .

على صفة معينة ، وعلى التطور السريع لهذه الطائفة التي ظهرت في النصف الأخير من القرن الخامس لضرورات اجتماعية وسياسية وثقافية .

# شخصية السفسطاً في واسمه :

[11۷] مهما يكن من شيء فقد ظهرت شخصية جديدة أطلق الناس عليها السم السفسطائي . ويقول في ذلك « جومبرز » : « كان الإغريق يفضل أن يتعلم سماعاً على أن يأخذ العلم عن طريق الكتب . وأخذ الشاعر يختني شيئا فشيئا ليحل محله وجه مديد . ذلك هو « السفسطائي » الذي كان يلبس في أوليمبيا و في كل مكان العباءة الأرجوانية نفسها التي كان يلبسها الشاعر ، ويحضر الأعياد العظيمة نفسها ، و يلقى خطبا مبتكرة ومواعظ بدلاً من القصائد القديمة التي كانت تصور البطولة » (١) .

كان السفسطائي إذن يمتاز بلبسة خاصة تميزه عن غيره من الناس، وتطبعه بطابع خاص، إلى جانب المميزات الأخرى التي سوف نذكرها فيما بعد .

و بسى السفسطائى باللغة اليونانية سوفستيس Sophistes وهى لفظة مشتقة فى الأوضح من سوفوس sophos بمعنى حكيم . والسفسطائى هو الحاذق أو الماهر فى فن من الفنون ، ولذلك أطلق على كبار الشعراء والفلاسفة والموسيقيين بل على الحكماء السبعة (٢) . ولم يكن الاسم فى أول أمره بغيضا ، و إلا فلم يكن بروتاجوراس والذبن

<sup>(</sup>۱) جومبرز : مفكرو الاغريق \_ الجزء الأول س ٤١٢ . وبشير المؤلف هنا إلى هبياس بوجه خاس ، ولسنا نعرف أكان جميع السفسطائيين يمتازون ببزة خاصة أم لا .

<sup>(</sup>٢) يطلقه بندار على الشعراء ، وأورببيــدس على الموسيقيين ، وهيرودوتس على الحـكماء السبعة ، وأبقراط على الفلاسفة الطبيعيين .

عاصروه وجاءوا بعده مباشرة يختارون هـذا الاسم عنوانا عليهم . أما المعنى البغيض ، والذى شاع عند أرسطو وفى عصره ، فلا ينطبق على الرعيل الأول من السفسطائيين مثل بروتا جوراس وجورجياس و بروديقوس .

#### مهاجمة السفسطائيين:

[١١٨] أما المعنى الفنى الذى يدل على المعلم المحترف فلم يشع إلا فى أواخر القرن الخامس، بعد أن انتشرت حركة المعلمين فى أنحاء المدن اليونانية ، وامتازوا بالتجول ، والوفود بوجه خاص إلى أثينا ، وأخذ الأجر على التعليم .

وهناك أسباب أربعة يفسر بها « جومبرز » تحول الناس عن السفسطائيين وشيوع المعنى البغيض عنهم . الأول أن كل محاولة لاستجلاء غوامض الطبيعة وكشف أسرارها كانت تقابل بعدم الثقة من أهل التقوى والورع الذين كانوا يتمسكون تمسكا قويا بالدين والتفسيرات التي جاءت في الأساطير ونسبت إلى الآلهة اليونانية . ولذلك كان الفلاسفة الطبيعيون بعيدين عن روح الشعب ، فلما ذاع عن أنكساجوراس تفسيره الأجرام السهاوية بأنها حجارة حوكم من أجل ذلك . حتى إذا تناول السفسطائيون بالبحث الأمور الإنسانية ، مثل أصل اللغة والأخلاق وقوانين الدولة ، أصبحوا أكثر تعرضا لكره الشعب و بغض المحافظين . والثاني أن اليوناني كان يحترم النزعة الأرستقراطية ، وينزل أصحاب الحرف الذين يتناولون الأجر منزلة أدنى . ومن المعروف أن أهل أثينا كانوا ينقسمون ثلاث طبقات على التوالى ، طبقة المواطنين ، والأجانب ، والأرقاء . وكان السفسطائيون أجانب عن أثينا ، فضلا عن تناولهم الأجر . والثالث أن القادرين على دفع الأجر هم القلة القليلة مِن

الأغنياء القادرين ، وأصبح جمهور الشعب محروماً من ذلك التعليم ، ففقد بذلك سلاحا قويا يحتاج إليه فى التعبير عن أفكاره والدفاع عن آرائه . والسبب الرابع معارضة شخصية من أقوى الشخصيات فى تاريخ الفكر وهى شخصية سقراط ، ثم تبعه أفلاطون فى المحاورات ، فكان فى ذلك القضاء المبرم عليهم (١).

#### ممارضة سقراط:

[119] والمعروف أن سقراط كان معاصراً للسفسطائيين ، ولكنه عارضهم في قولهم بإمكان تعليم الفضيلة ، وعارضهم أكثر من ذلك في أنه لم يتناول أجرا على التعليم . وكيف يأخذ أجراً على شيء يعترف أنه لا يملكه ، فقد أثر عنه قوله : إنه لا يعرف إلا شيئا واحداً وهو أنه لا يعرف ، وكان يزعم الجهل و يناقش الذي يحاوره من يدعى العلم حتى يوقعه في التناقض ، و يبين له جهله . و يذهب سقراط إلى أنَّ الشخص الذي يملك العلم لا يستطيع أن ينقله لغيره ، ولذلك لا يستحق أجراً . ولكننا نجد في محاورة السحب لأرستوفان (٢) وهي التي مثلت عام ٢٢٧ ق . م ، أنَّ سقراط صاحبُ مدرسة يعلم صناعة المغالطة . فهذا شخص وقع في الدين ولا بد من وفائه ، فيذهب إلى مدرسة سقراط يتعلم صناعة البيان ليتخلص من الدين أمام المحكمة . ولم يوثر عنه تناول الأجر على التعليم ، ولكن يكن سقراط صاحب مدرسة ، ولم يؤثر عنه تناول الأجر على التعليم ، ولكن أرستوفان اتخذه عنوانا على السفسطائيين لشهرته في أثينا ، وافرابة أطواره . فهدذا

<sup>(</sup>١) جومبرز : مفكرو الإغريق ، الجزء الأول س ٢١٦ ــ ٤١٨ .

<sup>(</sup>۲) انظر کتاب د فی عالم الفلسفة » س ۲۸ ــ ۳۳ ، تألیف أحمد فؤاد الاهوانی ، حیث یوجد ملخص هـــذه التمثیلیة ، ولا یعد النقاد هذه التمثیلیة مصدراً من مصادر فلسفة سقراط ، لأن أرستوفان لا یصور حقیقته بمقدار ما یتخذ منه مادة للفکاهة . وفیهانجدسقراط مشتغلا بالعلم الطبیعی وهذا صحیحلانه ابتدأ فی شبابه یتعلم هذا العلم ، ثم عدل عنه ، کما یروی أفلاطون فی محاورة فیدون

زينوفون في مذكراته يحدثنا أن سقراط وأنطيفون السفسطائي كانا يتحاوران ، فقال أنطيفون لسقراط: « إني لأعدك رجلا عاديا ياسقراط ، ولكنك لست بأى حال حكيا ويبدو لى أنك مدرك لذلك . لأنك لاتطلب مالا من أى شخص يلتحق بك ، مع أنك إذا اعتبرت عباءتك أو منزلك أو أى شيء آخر تملكه ذا قيمة ، فإنك لن تهبه لأى شخص بدون مقابل ، بل تقتضيه ثمنه كله . فن الواضح إذن أن علمك إذا كان يساوى شيئا فينبغى أن تأخذ عليه من الأجر ما يساويه . . . » فهذه شهادة أحد السفسطائيين في سقراط ، وأنه كان يأبي تناول الأجر على التعليم . ولننظر الآن في جواب سقراط ، وكيف كان يعد أخذ الأجر ضرباً من «البغاء » العلمى ، قال :

« نحن نعتقد فيا بيننا يا أنطيفون ، أنه من المكن استغلال الجمال أو الحكمة على السواء بشرف أو مع عدم الشرف ؟ ذلك أن أحداً إذا باع جماله بالمال لمن يطلب شراءه قالت الناس عنه إنه عاهر أو بغى ذكر . أما إذا انحذ المرء صديقاً بمن يعجب بالفضيلة والشرف ، فنحن نعده حكيا . وعلى هذا النحو أولئك الذين يبيعون حكمتهم بالمال لكل من يشتريها منهم يقال عنهم سفسطائيون ، فكانهم بغايا للحكمة . أما من يتخذ له صديقاً يعرف أنه يستحق الصداقة ، فيعلمه جميع الخير الذي يعرفه ، فإنه يسلك السبيل الذي يعرف منه مواطناً صالحاً شريفاً . . . (١) » .

وهنا نضع أيدينا على محور الخلاف بين سقراط والسفسطائيين ، نعنى تكوين المواطن الصالح ، أو النظر إلى صالح الدولة ، أو المدينة باصطلاح اليونانيين . وهذا البحث هو الذى أصبح حجر الزاوية فى فلسفة أفلاطون ، فكتب من أجله أعظم كتبه : الجمهورية والنواميس .

<sup>(</sup>١) مذكرات زينوفون ، الكتاب الأول ، الفصل السادس ١١ ــ ١٤ .

سياسة المدينة:

[١٢٠] والمدينه تكون فاضلة بأهلما وقوانينها ، أي بالإنسان الذي يعيش فيها ، ويسلك سبيل الخير، ولايفسد فىالأرض، ويعمرها بالعمل الصالح. وقد ظهر التفكير في المدينة ، وفي الإنسان الذي يعمرها ، وفي القوانين التي تخضع لها في القرن الخامس قبل الميلاد ، عقب انتشار الديمقراطية التي تفسح المجال لـكل مواطن في المدينة أن يشترك في حكمها اشتراكا فعليا ، وأن يبدى رأيه في قوانينها . ولم يكن الأمركذلك إبَّان الدكتاتوريات المستبدة في القرن السادس. أما منذ القرن الخامس، منذ دستور كليستينس الذي بدأ العمل به عام ٥٠٧ ، فقد أنشئت جمعية تشريعية تتكون من مجموع المواطنين الذكور بالمدينة ، و إلى جانب هــذه الجمعية يقوم مجلس تشريعي منتخب، وكذلك محكمة قضائية (١) . ولم يكن اشتراك الشعب قاصرا على الحكم والقضاء فقط بل على الفنون أيضًا ، إذ كانت تنتخب هيئة من عشرة أشخــاص للحكم على أحسن التمثيليات . وسادت هذه الروح الديمقراطية معظم المدن الإغريقية، ولكنها في أثينا كانت أعظم . هذا إلى أن أثينا أصبحت قبلة الأنظار ، وامتازت في عهد بركليس بسمو حضارتها في شتى نواحي الفنون والآداب ، وهــذا هو السر في تدفق العلماء من كل فن على تلك المدينة ، وفي ورود طائفة المعلمين إليها يعلمون أهلها . صناعة الكلام وفن البلاغة لحاجة المواطنين إلى هذا الفن فى التقدم إلى الانتخابات. لذلك كان ظهور السفسطائيين الذين يعلمون الناس الخطابة وفنون السياسة ، ونعنى بالسياسة حكم المدينة ، استجابة كحاجة اجماعية ، وصدى للمصر نفسه .

فقد كانت حاجة الأغنياء إلى التعلم شديدة لتحقيق أغراضهم الخاصة ، وعلى

<sup>(</sup>١) انظر كتاب تطور الفكر السياسي تأليف ساباين وترجمة حسن جلال العروسي من • ومابعدها.

رأسها التخلص من الانهامات التى توجه إليهم أمام المحاكم الشعبية ، فكان لابد لهم من إنقان فن الخطابة والجدل ، للدفاع عن وجهة نظرهم ، وكسب قضاياهم . يضاف إلى ذلك أن امتلاك ناصية البيان يجعلهم يقبضون على أزمة الانتخابات ، فيفوزون بالمقاعد ، ويستأثرون بالسلطان .

وإذ كانت هذه هى حال الدولة اليونانية من مشاركة جميع المواطنين فى المدينة فى الحكم ، فلا بد من تهيئة أهلها لهذه المشاركة ، وذلك بضرب من التعليم يلائم هذا الاشتراك الفعلى . ولهذا السبب أنشئت المدارس من قديم فى بلاد اليونان ، وكتب الفلاسفة فيا بعد يحددون التربية وأغراضها ومناهجها ، كما فعل أفلاطون فى الجمهورية وأرسطو فى السياسة . ومن جملة أغراض التربية معرفة « قوانين » المدينة .

#### الطبيعة والتقاليد:

[171] وكان الفلاسفة الطبيعيون في القرن السادس يسعون إلى معرفة القانون الطبيعي الثابت الذي تخضع له الأشياء . وكانوا يسمون هذا القانون الطبيعة » . فلما أخذ للفكرون يهتمون بالأمور الإنسانية تساءلوا أتخضع هذه الأمور لقانون ثابت ، ولها طبيعة كالأشياء الطبيعية ، أم تختلف عنها وتخضع للعرف والتقاليد . ومن هنا نشأ التقابل بين الطبيعة والتقاليد ، أما الطبيعة فقوانينها ثابتة على الرغم من التغير الذي يلحق الأجسام الحية وغير الحية ، فالشجرة تكون بذرة وتنمو ثم تزدهر وتموت بعد ذلك طبقا لنظام ثابت . وقد تساءل الطبيعيون الأولون عن « المادة وثموت بعد ذلك طبقا لنظام ثابت . وقد تساءل الطبيعيون الأولون عن « المادة الأولى » التي تعد الجوهر الثابت وراء التغير الظاهر . غير أنَّ سائر الفلاسفة الطبيعيين كانوا يخلعون على الأشياء الطبيعية الصفات الإنسانية ، التي تعلموها عن الأساطير الإلهية ، و مخاصة صفة « العدل» . ولكن الفلاسفة أخذوا يتخلصون شيئا

فشيئا من هذه الأفكار الأسطورية، وشرعوا يميزون تميزا واضحاً بين الأشياء الطبيعية وبين مظاهر السلوك الإنساني. وساعد على ذلك ظهور طائفة من الكتاب أخذوا يصفون الشعوب المختلفة ونظمهم التي يخضعون لها، وبخص بالذكر منهم هيرودونس الذي طاف بكثير من المدن والدول، ووفد إلى مصر وذهب إلى بابل والقرس، ودون ما شاهده وسمعه من أخلاق أهل تلك المدن وعاداتهم وتقاليدهم ودياناتهم ونظمهم في الحكم، فلمس بذلك اليونانيون أنَّ التقاليد متغيرة، وهي من وضع الإنسان، على عكس الأشياء الطبيعية الثابتة في كل مكان، فالنار تشتعل وتحرق في فارس كما تنمو في صقلية.

انتصار أثينا على الفرس

[۱۲۲] يضاف إلى ذلك أن اليونانيين لم يتأثر وا بكتابات المؤرخين ومشاهداتهم فقط ، ولكنهم أحسوا بقدرتهم الإنسانية في تلك التجربة الواقعية التي هزموا فيها الفرس هزيمة منكرة عام ٤٨٠ ق . م . وفي ذلك يقول باركر في كتابه « نظرية الإغريق السياسية (۱) » : و يمكن أن نلاحظ أن الحروب الفارسية أصابت سلطان دلني بضر بات ثقيلة ، وكان لها أثر كبير في إضعاف نير الدين على العقل اليوناني . فقد وقف أبوللون محايداً في خزى . ويقول زيمرن فيما ينقل عنه باركر : « لقدكان الفضل للناس لا للآلهة في إنقاذ بلاد اليونان . وحلت النزعة الإنسانية محل الدين . وأخذ سوفو كليس ينشد في تمثيلية أنتيجونا قائلا : الإنسان من بين الأشياء الفوية أقواها جيعا . . . لقد علم نفسه الكلام ، والتفكير السريع ، وسكني المدائن » .

وعرض أرسطو فى كتاب السياسة لأثر الحروب الفارسية فى تحرير الفكر ، والحث على الدراسة ، واعتزاز الإغريقى بنفسه واستقلال شخصيته ، فقال بصدد النهى عن

<sup>(</sup>۱) س ۷ ه .

تعليم المزمار ما يأتى: «كان القدماء على حق فى تحريم المزف على المزمار على الشباب والأحرار، ولو أنهم أباحوا ذلك فى بعض الأحيان. ذلك أنهم عندما حصلوا ثروة تميل بهم إلى الفراغ، وأحسوا بامتيازهم، كما اعتزوا بأنفسهم قبل حرب الفرس و بعدها، أقبلوا فى حماسة على البحث فى سأئر ضروب المعرفة بغير تمييز بينها، وهكذا أدخلوا المزمار فى جملة التعليم . . . . » (١)

ثم حدثت النغيرات السياسية عقب حرب الاستقلال ، واكتسبت أثينا منزلة كبيرة بين المدن اليونانية لحسن بلائها فى الدفاع عن الوطن ، وأصبح المجلس التشريعى فى أثينا والحجالس الديمقراطية الأخرى منابر يعبر فيها الشعب بحرية عن أفكاره ، ويثبت مقدرته على التفكير . وفى ذلك يقول باركر : «كانت مهمة السفسطائيين أن يعبروا عن هذا الوعى الجديد وأن بشبعوا الحاجة العملية إلى أفكار جديدة و إلى أسلوب جديد يقدمون فيه هذه الأفكار » (٢) .

# تشعب تعاليمهم:

[١٢٣] فلا غرابة أن نجد بروتاجوراس يلخص هذه النزعة الجديدة في عبارته المشهورة: « الإنسان مقياس الأشياء جميعا » . واتجه السفسطائيون إلى تعليم جميع العلوم الإنسانية ، في مقابل العلوم الطبيعية التي كانت محور البحث في القرن السادس وأوائل الخامس . فكان منهم اللغويون الذين يبحثون في أصل اللغة وأسرارها أهي من ابتكار الإنسان أم من خَلْق الطبيعة ؛ ومنهم المناطقة الذين

<sup>(</sup>١) السياسة ١٣٤١ أ، ٢٠ ـ ٣٢.

<sup>(</sup>٢) باركر: نظرية الإغريق السياسية ، ص ٥٠ .

ينظرون في استخلاص النتائج من المقدمات ، و في تركيب العبارة ؛ ومنهم الأدباء الذين يشرحون أشعار هوميروس وهزيود ؛ ومنهم الخطباء مثل جورجياس الذي كان يخلب الألباب بسحر البيان ؛ ومنهم من كان يبحث في الأخلاق والسياسة والفن والفلسفة الطبيعية . ولذلك يصعب أن نحدد العلوم التي كان السفسطائيون يقومون بتعليمها لتنوعها وتعددها ، فلم تقف مهارتهم عند حد العلوم النظرية فقط ، بل منهم من كان يحذق الصناعة أيضا ، فهذا هبياس ظهر في الألعاب الأوليمبية يلبس أردية كلها من صنع يديه ، وكان إلى ذلك شاعرا ورياضيا ، وراويا للأساطير ، وخبيرا بالفنون ، ومؤرخا ، وسياسيا .

لهذا السبب لم يتفق السفسطائيون إلا في صفة واحدة اجتمعوا حولها هي أنهم معلمون متجولون يتناولون الأجر على التعليم .

رأى زللر: أ

[۱۲۶] ويذهب زالر (۱) إلى أن الأصل فى نشأة السفسطائية هو الموازنة بين النقاليد وصور الحياة المختلفة ، بعد اتساع رقعة اليونان ، ورحلة رجالها إلى شتى البلاد ، واتصالهم بالأجانب ، واطلاعهم على الحضارات المختلفة ، بما أثار فى أنفسهم التساؤل عن الحضارة أهى من خلق الإنسان أم من صنع الآلهة . ولذلك لم يكن ظهور أبرز ممثل لها وهو بروتاجوراس من أطراف البلاد اليونانية مجرد اتفاق ، لأن موطنه الأصلى كان على صلة بحضارات كثيرة .

ويضيف زلار إلى ذلك أن السفسطائية تختلف عن الفلسفة الطبيعية في الموضوع

<sup>(</sup>١) زللر : تاريخ الفلسفة الإغريقية ، ص ٧٦وما بعدها .

والمنهج والغاية . فالسفسطائية فلسفة حضارة لاطبيعة ، وموضوعها الإنسان وحضارته التي أبدعها من دين ولغة وفن وشعر وأخلاق وسياسة . ومنهج الطبيعيين قيامي يستخلص النتائج من المبادىء التي يضعونها ؛ أما منهج السفسطائيين فتجريبي استقرائي إذ حاولوا جمع أعظم قدر ممكن من المعرفة في كل ناحية من نواحي الحياة ، وذلك بملاحظة أخلاق الشعوب وعاداتهم وتقاليدهم. وغاية الفلاسفة الطبيعيين المعرفة لذاتها ، ولذلك كان مجنهم نظريا ، ولا بأس أن مجعلوا من تلاميذهم فلاسفة ؛ أما غاية السفسطائيين فعملية ، ولا وجود لهم إلا بالإضافة إلى تلاميذهم الذين يتعلمون عنهم فن الحياة والسيطرة عليها ، ومع ذلك لا يتخرج على أيديهم تلاميذ يخلفونهم في السفسطائية .

#### تطور السفسطائية :

[170] ولم تكن لهم مدارس يختلف إليها التلاميذ، بل كانوا ينزلون في بيوت أغنياء أثينا مثل كالياس الذي نزل عنده بروتاجوراس، وكاليكليس الذي نزل عنده جورجياس. وينتهز صاحب الدار هذه الفرصة فيدعو أصحابه اللاسماع إلى حديث السفسطائي وحواره. وفي بعض الأحيان كانوا يلقون محاضرات في أماكن عامة لفاء أجر للدخول. وكانوا ينتهزون فرصة الأاءاب الأوليمبية والأعياد اليونانية ليعرضوا فنهم على الوافدين من جميع المدن ، كاكان يفعل شعراء الجاهلية في سوق عكاظ.

ولم يكن حال السفسطائيين في أول أمرهم من مثل بروتاجوراس وجورجياس حال المفالطين طلاب المال بأى سبيل ، بل كانت لهم منزلنهم ، ولهم وجهة نظرهم الفلسفية ، وقد كتب عنهم أفلاطون في محاورانه يوقرهم ؛ ولكن الطبقة الثانية التي

ظهرت بعد ذلك فى أوائل القرن الرابع وكانوا معاصرين لأفلاطون وأرسطو لم يبلغوا منزلة الرعيل الأول ، ولم تكن لهم فلسفة عميقة ، واقتصروا على اقتناص المال عن طريق أخذ الأجر على التعليم .

لهذا السبب عرقهم أرسطو بقوله: «والسوفسطائى بعينه معناه أنه متراء بالحكمة بانتحاله الحكمة وليست حكمة بالحقيقة » (۱) ويضيف أرسطو بعد ذلك: «والسوفسطائى هو الذى يكسب المال من الترائى بالحكمة وليست حكمة بالحقيقة » (۲) وأخذ ابن إسينا المعنى نفسه فقال فى كتاب السفسطة من الشفاء ما نصه: « فالسوفسطائى هو الذى يتراءى بالحكمة ، ويدعى أنه مبرهن ، ولا يكون كذلك ، بل أكثر ما يناله أن يظن به ذلك » .

و بذلك أصبحت السفسطة مرادِفة للمغالطة ، واكتسبت هذا المعنى البغيض . وسوف نتكلم عن بعض أوائل السفسطائيين ممن كان لهم أثر فى تاريخ الفكر ، ومنزلة فى بلاد اليونان .

<sup>(</sup>١) عن الترجة القديمة \_ نشر عبد الرحمن بدوى في منطق أرسطو الجزء الثالث ص ٧٤٧.

<sup>(</sup>٢) أرسطو: السفسطة ، ١٦٥ ٢٠١ – ٢٢ .

### بروتاجوراس Protagoras

حياته :

الذرية .وليسهناكشكف صلته بتلك المدينة أبديرا التي كانت مقراً لديمقر يطسوالمدرسة الذرية .وليسهناكشكف صلته بتلك المدينة لأن أفلاطون في محاورة « بروتاجوراس» ينسبه إلى أبديرا كا ينسب كل واحد من الحاضرين إلى مدينته . وتعد هذه المحاورة أوثق مصدر عن حياته ، لأن أفلاطون كان قريب العهد به . وأكبر الظن أن زمان المحاورة يقرب من عام ٣٣٤ ق . م : لأن بارائس واكزانثيبوس ابني بركليس كانا من جملة الحاضرين في بيت كالياس الذي دارت فيه المحاورة . ولما كان نجلا بركليس قد توفيا عام ٤٣٩ ، فقد رجح النقاد أن يكون زمان المحاورة قبل نشوب الحرب البلو بونية مباشرة أي٣٧٤ .

وفى المحاورة إشارة على لسان بروتاجوراس يقول فيها: إنه بالنظر إلى سِنّه فهو كالوالد لجميع الحاضرين ، وكان عمر سقراط فى ذلك الحين سبعة وثلاثين عاما ، فيكون بروتاجوراس قد وُلد حول ٤٩٠ ق م ، ولو أن « تيلور » (١) يحدد مولده سنة ٥٠٠ و يجعله معاصراً لأنكساجوراس ، و يعترض على المؤرخين الإسكندرانيين الذين يجعلون مولده حول عام ٤٨٥ ق . م ، و يتق فى رواية أفلاطون ولا يجد سببا لرفضها. ونحن نميل إلى تأييد هذا التاريخ لأنه يسمح بقبول الرواية القائلة بأن بروتاجوراس تلقى العلم على أيدى مجوس الفرس الذين كانوا بصحبة الملك إجزرسيس

<sup>· (</sup>١) تيلور أفلاطون ، الرجل ومذهبه ص ٢٣٦ ــ وانظر برنت في كتابه الفلسفة الإغريقية من طالبس إلى أفلاطون ص ١١٠، حيث يجمل هولده حول هذا التاريخ أيضا

عام ٤٨٠ ق . م . وكان أبوه من أغنياء مدينة أبديرا وخدم إجزرسيس في غزوته لليونان ، وحصل في مقابل ذلك على السهاح بتعليم ابنه على يد المجوس . وتذهب بعض الروايات الأخرى التي يحكيها أبيقور إلى أن بروتاجوراس نشأ نشأة فقيرة ، وكان في صباه عاملا يحتطب الأخشاب ، ولقيه ديمقر يطس (١) فأعجب به وألحقه معه تلميذا ، وعلمه الفلسفة . مهما يكن من شيء فلسنا نعرف شيئا وثيقا عن حياته الأولى سوى أنه من أبديرا .

ثم أخذ فى سن الثلاثين يتجول فى أنحاء المدن اليونانية يعلم بالأجر ، وكان يتناول أجراً مرتفعا فجمع بذلك ثروة كبيرة. فنحن نقراً فى افتتاح محاورة بروتاجوراس أن أبقراط الشاب ابن أبو للودورس ذهب إلى سقراط فى بيته وأخبره بوجود بروتا جوراس فى أثينا ، وطلب منه أن يصحبه إليه ليكون وسيطا فى قبوله تلميذا . فقال له سقراط : « إذا دفعت له مالا وصادقته لجملك حكما كنفسه » فأجاب أبقراط: « إنى لأود ذلك بحق السماء ! فليأخذ كل ما أملك وكل ما يملك أصدقائى إذا شاء » . ويقال : إن التلميذ لم يكن ملزما بدفع الأجر إذا لم يجد أن التعليم الذى تلقاه جديرا بذلك الأجر . ويقول سقراط فى محاورة مينون إن بروتا جوراس اكتسب من مهنته بذلك الأجر . ويقول سقراط فى محاورة مينون إن بروتا جوراس اكتسب من مهنته أكثر عشر مرات من فيدياس المثّال المشهور .

وقد زار أثينا ثلاث مرات (٢٠ ، الأولى عام ٤٤٤ ، والثانية عام ٤٣٢ عند ما نزل في بيت كالياس ، والأخيرة بعد ذلك بعشرة أعوم . واستقبله بركليس في المرة الأولى وتناقشا في مسائل قانونية وسياسية .

<sup>(</sup>١) إذا اعتمدنا مولد بروتاجوراس وأنهعام ٠٠٠ يصبح مِن البعيد أن يكون تلميذا لديمقريطس.

<sup>(</sup>٢) أغلب المؤرخين يجملون زيارته أثينا مرتين فقط .

ويما يروى عنه أيضا أن كتابه الذى ألفه عن الآلهة أثار شعور الأثينيين فحوكم من أجل ذلك وصدر الحكم عليه بالنفى ، و بإحراق كتبه فى ساحة المدينة ، وذلك عام ٤٤٤ ق م . ويهدم هذه الرواية ما ذكره أفلاطون عن بروتاجوراس من أنه توفى : « وقد ناهز السبعين من العمر بعد أن أنفق أر بعين عاما يزاول مهنته ، وتمتع خلال هذه الفترة بسمعة عظيمة ، لا يزال يتمتع بها حتى اليوم . (١) » . ولكننا نجهل أين ومتى توفى .

#### كتبهونصوصه:

[ ١٢٧] وله كتب كثيرة ، أهم اكتاب عن « الحقيقة » وهو الذي قال في افتتاحه : « الإنسان مقياس الأشياء جميعا » . و بقيت بعض النصوص من كتابه عن « الآلهة » . وله كتب أخرى يذكر أسماءها ديوجين لايرتوس ، منها الحجة الكبرى ، وفي الحجج المتناقضة ، وفي الوجود وهو الذي يزعمون أن أفلاطون اقتبس أول الجمهورية منه ، وفي الرياضيات ، وفي أصل البناء الاجماعي ، وفي الطمع ، وفي الفضائل ، وفي أخطاء البشر ، وفي الدساتير .

غير أن النصوص الباقية قليلة جدا ، وليس أمامنا صورة وافية لآرائه إلا محاورات أفلاطون ، ولذلك ينقسم المؤرخون فى أمره قسمين :أحدهما يعتمد على النصوص اليسيرة الباقية ويقيم عليها فلسفته ، والفريق الثانى يعتمد على محاورات أفلاطون ، لأن النصوص غير كافية . وهذه هى ترجمة بعض النصوص ، عن كتاب فريمان .

<sup>(</sup>۱) محاورة مينون ۹۱.

- (١) [عن كتاب « الحقيقة » أو « الحجيج النافية » ] الإنسان مقياس الأشياء جميعا ، فهو مقياس وجود ما يوجد .
- (۲) [عن كتاب « في الوجود » ] قال فرفريوس: لم تبق من كتابات السابقين على أفلاطون إلا عبارات قليلة ، ولو بتى منها أكثر من ذلك فقد يمكن أن تكشف عنده سرقات أكثر . مهما يكن من شيء ، فني الموضع الذي كنت أقرأ فيه كتاب بروتاجوراس « في الوجود » ، رأيت أن الحجة التي يسوقها ضد أولئك الذين يجعلون الوجود واحدا هي العبارات النافية نفسها التي يستعملها أفلاطون . ذلك أني أخذت أوازن بينهما لفظة لفظة .
- (٣) [ من كتاب بعنوان « العقل الكبير » ] يحتاج التعليم إلى الموهبة والمارسة . يجب أن يبدأ التعلم من الصغر .
- (،) [ من كتاب ﴿ فَى الآلَمَةُ ﴾ ] لا أستطيع أن أعلم إذا كانت الآلهة موجودة أو غير موجودة ، ولا هيئتها ماهى ، لأن أمورا كثيرة تحول بينى وبين هذه المعرفة : غموض الموضوع ، وقصر العمر .

فنحن نرى أننا لا نستطيع تكوين نظرية كاملة من هذه النصوص. أما المهام فرفريوس فيبدو أنه لا يستند إلى أساس، فقد كانت كتب بروتاجوراس متداولة في زمان أفلاطون، ولم يكن يستطيع أن يسرق منها دون أن يكتشف أمره، فضلا عن أن أفلاطون ليس الفيلسوف المغمور الذي يعتمد في فلسفته على غيره، وقد اعترف ببعض كتب بروتا جوراس ونقدها، فني محاورة تيتياتوس يذكر افتتاح كتابه في « الحقيقة » الإنسان مقياس الأشياء جميعا، ويحكى على لسان سقراط انتقاد هذه النظرية بقول سقراط: إلى معجب بمذهبه القائل بأن ما يظهر هو حق بالنسبة لكل شخص يظهر لهذلك، ولكني أتعجب لماذا لم يستهل كتابه «في الحقيقة»

بعبارة أخرى هي أن الخنزير أو القرد أو أى حيوان آخر يمتاز بالإحساس مقياس الأشياء جميعا (١).

#### المرفة:

[۱۲۸] وهناك إشارات كثيرة في محاورات أفلاطون إلى هـذا الـكتاب الذي يعترف تيتياتوس أنه قرأه أكثر من مرة ، مما يدل على أنه كان متداولاً معروفاً . وهذه العبارة تلخص مذهبه في المعرفة ، وتقيمها على الحواس . و يمكن أن نلخص المبادىء التي تقوم عليها نظرية بروتاجوراس في المعرفة في أمور ثلاثة :

- ١ \_ الإحساسات صادقة وهي معيار الحقيقة .
  - ٢ ــ المعرفة نسبية .
  - ٣ ــ الوجود متوقف على الْمُدْرِكُ.

يسأل سقراط تيتياتوس: « ما المعرفة ؟ » فيحيبه بقوله: إن الذي يعرف يدرك مايسرف ، فالمعرفة هي الإدراك الحسى ، أو الإحساس (٢٥ Aisthesis . فقال له سقراط: إنك جين تعتقد أن المعرفة هي الإحساس إنما تأخذ برأى بروتاجوراس الذي يصوغ الفضية بعبارة أخرى وهي: « الإنسان مقياس الأشياء جميعا » . و يقول برتاجوراس في كتابه: « إن الأشياء هي بالنسبة لك كا تبدو لك ، وبالنسبة لي كا تبدو لي ، وأنت وأنا ناس » . ثم أخذا في امتحان هذه القضية ، وضرب سقراط مثلا بر يح مهب ، فيشعر أحدنا بالبرد ولا يشعر الآخر ، أو يشعر واحد ببرودة شديدة والآخر مبرودة أخف .

<sup>(</sup>١) تيتياتوس ١٦١. (٢) ها باللغة الأنجليزية perception, sensation.

وانتقل الحوار بعد ذلك إلى موضوع النسبى والمطلق ، فلا توجد أشياء مطلقة ، ولا يقال عن شيء إنه كبير أو صغير ، ثقيل أو خفيف ، لأن الكبير يكون صغيرا بالنسبة إلى شيء أكبرمنه ، وأن الأشياء جميعافي صيرورة وحركة . ومن الواضح أن سقراط يشير هنا إلى مذهبي بارمنيدس وهرقليطس .

ثم يعرض سقراط نظرية ميتافيزيقية تدور على أن وجود الأشياء يتوقف على المدرك لها ، فيقول : « إذا سلمنا أنه لا شيء يوجد بذاته لرأينا أن الأبيض والأسود وسائر الألوان الأخرى تنشأ من العين التي تلتقي بالحركة المناسبة ، وأن ما نسميه اللون ليس عنصرا فاعلا أو منفعلا ، ولكنه شيء بين ذلك ، و يختص بكل شخص مُدْرِك » . [تيتيانوس ١٥٤] .

هذا التفسير الميتافيزيقي هو الذي ينحو جومبرز نحوه ، فيقول : إن المقصود بالإنسان في عبارة بر وتاجوراس ليس محمداً أو علياً أو فاطمة بل جنس الإنسان ، وأنه ليس مقياس الصفات للأشياء بل مقياس وجودها . ذلك أن بروتاجوراس كان يعارض الفلسفة الإيلية في الوجود ، تلك الفلسفة التي نفت شهادة الحواس ، وجعلت منها موضعا للظن فقط ، أما الوجود الحقيقي فلا يدرك بالحس . وعلى العكس من ذلك يقيم بروتاجوراس الوجود على المعرفة التي تبدأ من الحواس (1) .

وتقول كاثلين فريمان: « وقد ُفهم من العبارة كذلك أن الأشياء لا توجد إلا حين يدركها مُدْرِك ، ويبدو أن هذا يتلاءم تلاؤما أفضل مع منطوق العبارة بالفعل ، و بخاصة حين يُوْخذ الإنسان على أنه النوع الإنساني لا الفرد . فجميع

<sup>(</sup>١) جومبرز: س٠٥٤ وما بعدها.

الأشياء التى تبدو للإنسان أنها موجودة فهى موجودة ، وجميع الأشياء التى لا تبدو لأى إنسان موجودة فهى غير موجودة . وقد ناقش أفلاطون وأرسطو هذه النظرية ، وانتهى أفلاطون إلى التعجب لم جعل بروتاجوراس الإنسان مقياساً للوجود وليس الخنزير أو القرد أو أى حيوان آخر له إحساس » (١) .

ولنرجع إلى المحاورة حيث نجد سقراط يعترض اعتراضات جديدة ، أساسها الأحلام ، والأمراض ، والجنون ، وأنواع خداع الحواس . فنحن لا نعتقد فى أن الأحلام حقيقية وكذلك الخداع . ثم يضيف إلى ذلك : « كان ينبنى أن نقول لا شيء يوجد مما يبدو للحواس ، بدلا من قولنا الأشياء موجودة حين تبدو للحواس » . (٢) .

ثم كيف نحكم أننا الآن أيقاظ ولسنا نيام ؟ إذ من الممكن أن تكون المحاورة حلما يدور بين سقراط وتيتيانوس . كيف إذن يمكن الحسكم على صدق الحواس ، لا فى اليقظة والنوم فقط ، بل فى حالة الجنون والاضطرابات الأخرى .

وهـذا مثال آخر : سقراط وهو صحيح الجسم يختلف عن سقراط وهو سقيم ، ومن ثم تختلف إحساساته تبعا للصحة والمرض ، فالخمر التي يشربها وهو في صحة جيدة تبدو حلوة ولذيذة ، ولكنه وهو عليل يحس بها مرة . ولكن الخمر ، وهي الشيء الخارجي ، واحدة ، ومع ذلك يتأثر بها تأثرا مختلفا . هنك إذن علاقة بين المدرك والمدرك ، وتتغير هذه العلاقة مع اختلاف ظروف الشخص ، وليس لنا الحق في معرفة الشيء معرفة مطلقة .

<sup>(</sup>۱) فرعان: ص ۳٤٩ . (۲) تيتياتوس ، ۱۰۸ .

جملة القول ينتهى سقراط إلى أن مذهب السفطسائى فى الاعتماد على الحواس والوثوق بصحتها لا يؤدى إلى معرفة الحقيقة ، و يواثر عليه طريق الفيلسوف الذى يبلغ المثل ، والمثل موجودة فى النفس وجوداً سابقا ، ولذلك كان العملم عند أفلاطون تذكرا والجهل نسيانا .

أما أرسطو فإنه بجمع بين بروتا جوراس و بين الطبيعيين، و يذكره بوجهخاص عقب هرقليطس وديمقر يطس أو أنبادقليس ، ويقول في كتاب ما بعد الطبيعة (١): « لا يختلف مذهب بروتاجوراس في شيء عماً ناقشناه . فقد زعم هــذا الفيلسوف أنَّ الإنسان مقياس الأشياء جميعا ، و بعبارة أخرى أن الحقيقة هي ما تبدو لكل شخص. فإذا كان الأمركذلك ، كان الشيء ذانه موجوداً ولا موجوداً، وحسنا وقبيحا على حد سواء ، وأنَّ جميع الأحكام الأخرى المتضادة صادقة على السواء ، ما دام الشيء نفسه في الغالب يبدو جميلا عند قوم ، وعلى الضد من ذلك تماما عند آخرين ، وأن ما يبدو لكل شخص هو مقياس الأشياء . ويمكن حل هذه المشكلة إذا رجعنا إلى أصل هذا الاعتقاد . ويذهب البعض إلى أنها نشأت في مذاهب الطبيعيين » ثم يقول بعد قليل ... « و بوجه عام ، من التناقض الاعتماد على الأشياء المحسوسة التي تتغير على الدوام ولا تثبت أبداً على حال في الحـكم على الحقيقة. و يجبأن نطلب الحقيقة معتمدين على الموجودات التي نظل دائماهي هي ، ولا تخضع لأي تغير . . » (٢)

وينتقد أرسطو المعرفة الفائمة على الحواس لمخالفتها مبدأ العقل الأساسي ، وهو مبدأ عدم التناقض . فالمعرفة اليقينية عند أرسطو مستمدة من المبادىء العقلية

<sup>(</sup>۱) ما بعد الطبيعة ١٠٦٧ س ٥. ـ ٢٠ (٢) ١٠١٧ ـ ١٠١ ـ ١٠١

البينة بذاتها .أماللوجود الحقيق، أو الموجود بما هو موجود ، فلا يلتمس من المحسوسات لأنها متغيرة . والعلم بهذا الموجود الحقيق هو العلم بالماهية لا بالعوارض المتغيرة والصفات المدركة بالحس .

وقد كان بروتاجوراس يعارض المدرسة الإيلية ، تلك المدرسة التي أرادت ننى الحركة والتغير بالحجج العقلية ، كا رأينا عند زينون ومليسوس. فجاء بروتاجوراس وأراد أن يثبت أن الحجتين المتقابلتين صحيحتان معاً ، وجعل عنوان كتاب له كذلك. ونقل عنه فرفر يوس فقال: إنه أول مَنْ ذهب إلى وجود حجتين متناقضتين لكل شيء. ومن أجل ذلك انبرى له أرسطو يُسَفّه رأيه على أساس مخالفته مبدأ عدم التناقض ، وهو مبدأ عقلى بديهى .

## فن السياسة والتقابل بين الطبيعة والتقاليد:

[۱۲۹] وأشهر صفة لبروتاجوراس أنه سفسطائى يعلم بالأجر، وهذه هى الصورة التى نجدها بارزة فى المحاورة المعروفة باسمه. وقد رأينا أن حضوره إلى أثيناكان حدثا هاما ، جعل أبقراط يبادر إلى بيت سقراط و يوقظه من النوم . وفى استملال المحاورة يعرف سقراط السفطسائى بأنه الرجل الذى يبيع طمام النفس . فما هو هذا الطعام ؟ أو بعبارة أخرى ماذا يعلم بروتا جوراس ؟

ولا ينبغى أن يغيب عن بالنا أن العصر الذى ظهر فيه بروتاجوراس هو عصر بركليس ، أزهى عصور أثينا ، وأن الديمقراطية كانت سائدة ، وكانت حاجة المواطنين شديدة إلى تعلم فن السياسة . فالعلم الذى يقوم بروتاجوراس بتعليمه هو فن السياسة . ولكن هل يمكن أن تعلم الفضائل كذلك ؟ وهل يمكن أن تعلم الفضائل كذلك ؟ لم يكن الأثينيون يعتقدون أن السياسة والفضائل المختلفة يمكن تعليمها ، كما يتعلم

المرء صناعة النحت أو السفن أو التصوير أو الموسيقي . فهذه الصناعات كلها تحتاج إلى مَنْ يحذقها ، ويعرف أصولها وقواعدها ، ويستطيع أن يلقمها غيره . ولذلك حين ير يد أحد الأثينيين أن يعلم ابنه العزف على القيثارة يرسله إلى الموسيقار، وحين يريد أن يعرف شيئًا حول أى فن من هذه الفنون يأبى أن يستمع إلا إلى المختص فيه الماهر به ؛ وليس كل أثيني مثَّالا أو مهندسا أو مصورا . وعلى العكس من ذلك فإنَّ كُلُّ أَثيني سياسي من وله الحق في التحدث عن الحكم والخوض في أمور المدينة ، ومعرفة وجه الحق والباطل ، والخير والشر ، والحسن والقبيح . وهــذه هي نظرية سقراط التي ظل يبشر بها طول حياته ، نعني أن الفضائل النفسية موجودة في النفس بالفطرة وليس على المرء إلا أن ينظر في نفسه وأن يرجع إليها ليتبينها .ولكن بروتاجوراس يمارض هــذه النظرية ، ويذهب إلى أنَّ الإنسان لا يملك بالطبيمة شيئًا من الفضائل ، ولا العلم بها ، ويحتاج إلى معلم يرشده إليها ويبصره بها ويلقنه إياها . ويضِرب لذلك مثلا بأسطورة بروميثيوس . وتذهب الأسطورة إلى أنَّ المخلوقات بعد أن تم خلقها أخذ إبيه ثيوس يوزع عليها الأسلحة المختلفة التي تعينها على الكفاح في الحياة ، ونال كلحيوان نصيبه ولم يبق شيء يهبه للإنسان ، فاضطر بروميثيوس أن يسرق من السماء النار والعلم بالصناعة حتى لا يبقى الإنسان ضعيفًا بلا حيلة . ومغزى هذه الأسطورة أن الإنسان لا يعتمد في حفظ حياته على وسائل غريزية بل على العقل. ولم يجد الإنسان النار والعقل كافيين في حمايته في تلك المعيشة الطبيعية منعدوان الحيوانات ذوات البأس المسلحة بالأظفار والأنياب والمخالب، فاضطر إلى الإجتماع في المدن . ثم تدخل زيوس فأرسل إلى البشر هرمس وأنعم عليهم بالعدالة 'dikê ، والكر امة (١) aidôs ، وها المبدآن في تنظيم المدن ،

<sup>(</sup>١) اللفظة اليونانية تدل على معان مختلفة ،منهاالتبجيل والاحترام Reverence ومنها الضمير Conscience ، فهى مزيج من الفضائل الحلقية التي آثرنا التمبير عنها بلفظة الكرامة .

والرابطتان اللتان تصلان بين الناس بالصداقة والحجبة . وسأل هر مس زيوس كيف يوزع المدالة والكر امة ؟ أيكون ذلك كالفنون التي يختص بها بعض الأفراد مثل الطب، أو يوزعها على جميع الناس ؟ فأجابه زيوس : « إنى أود أن يكون لكل شخص نصيب منهما ، لأنه لا بقاء للمدن إذا استأثرت القلة بالفضائل كالفنون » .

لذلك كان كل مواطن فى المدينة مكلفاً بالعدل وسائر الفضائل الأخرى لصالح الدولة . وإذا خرج أى شخص على العدالة أو الاعتدال حل به العقاب . والعقاب قد يكون تهذيبا للمجرم كما يكون إصلاحا لغيره ، وهذا دليل على أن الفضائل على أن أن أنه من أن أنه من أن أنه من الإنسان لا يولد خيِّرا أو شريراً بالطبع .

### الأخلاق والتربية :

[١٣٠] وحيث كان بروتاجوراس يعارض فكرة « الطبيعة » فإنه يذهب إلى أن سلوك الناس وأخلاقهم تخضع للنواميس Nomos ، أو للتقاليد والعادات الجارية في الاستعال عند الجماعات المتحضرة . وليس للإنسان في حالة المعيشة الفطرية أخلاق ، وإنما تنشأ الأخلاق مع المدنية وتنحدر مع التقاليد . ومن أجل ذلك كان لا بدأن ينشأ المعلمون الذين يلقنون أهل المدينة الفضائل المختلفة ، إذ لو ترك كل شخص لنفسه ما استطاع أن يعلم نفسه .

ومن هناكانت التربية لازمة لصالح المدينة . وتبدأ التربية من الصغر ، بطريق الآباء والمراضع والخدم الذين يعلمون الطفل أنَّ هذا حَسَنُ وهذا قبيح . ثم يذهب الطفل إلى المدرسة الأولية حيث يتعلم القراءة والكتابة ويأخذ عن الشعراء التعاليم الخلقية ، كا يتعلم بالرياضة البدنية الخشونة والرجولة وضبط النفس ، وهي فضائل

خلقية لازمة للكفاح والدفاع عن المدينة . حتى إذا تخرج في المدرسة ونزل إلى معترك الحياة ، تعلم من « شرائع » المدينة كيف يسلك في المجتمع ، وكيف يسوس ويساس ، وإذا أنحرف عن القوانين نزل به العقاب . فنحن نرى إذن أن حياة الفرد في المدينة سلسلة من التربية الخلقية ، التي يلتقطها الفرد من البيئة ، أو يوجه إليها بواسطة المهلين . فلا غرابة أن يكون بروتاجوراس هو الذي شق الطريق لأفلاطون في « الجمهورية » التي يبسط فيها نظاماً للتربية يهدف إلى تحقيق المدالة ، ومن أجل ذلك قيل إن أفلاطون سرق أفكاره عن بروتاجوراس ، والصواب أن يقال إنه احتذى حذوه ، وحل المشكلة بطريقة أخرى . ذلك أن التفكير في تحقيق العدالة ليس وقفا على بروتاجوراس أو أفلاطون وحدها ، بل هي مشكلة كل عصر وكل زمان حتى اليوم .

فإذا كان الأمر كذلك ، فما الذى يعيبه سقراط على بروتاجوراس ؟ الخلاف بينهما هو الخلاف بين السفسطائى والفيلسوف : ذلك أن بروتاجوراس يذهب إلى نسبية الأخلاق تبعا لاختلاف شرائع المدن وتقاليدها ، أما سقراط فيطلب الخير المطلق مع قطع النظر عن العرف السائد فى كل مدينة ، فالفضيلة عنده تقوم على المعرفة الثابتة كالعلم الرياضي سواء بسواء . أما الفضيلة التي يعلمها بروتاجوراس فهى التي يسميها سقراط الفضيلة الشعبية في مقابل الفضيلة الفلسفية ، والفرق بينهما هو الفرق بين الأصل الحقيقي ومحاكاته . ثم كيف يزعم بروتاجوراس أنه يستطيع تعليم الأثينيين فضائل مدينهم مع أنه غريب عنها ؟

#### البحث في اللغة:

[۱۳۱] مهما یکن من شیء کان بر وتاجوراس معلماً مشهوراً ناجعاً یتهافت عليه الأثينيون ويأخذون عليه العلم ، وكان الفن الذي يعلمه بوجه خاص هو فن الإقناع . وكان يعنى بوجه أخص بالدفاع عن القضايا الضعيفة و إبراز الحجج التي تؤيدها ، أو على أقل تقدير أن يحتج للقضيتين المتقابلتين فيبين أنهما صادقتان . واعتمد في ذلك على التمكن من اللغة ومعرفة أسرار الألفاظ، وتركيب العبارة، وحسن البيان ، والبصر بالمأثور من الشعر . وكان ميؤ ثر الخطاب الطويل على الحوار الذي يتألف من سؤال وجواب . وفي محاورة بروتاجوراس نجده يقول لسقراط : « أنود بصفتى أكبر منكم سناً أن أتحدث إليكم فى هيئة خطاب أو أسطورة ، أو أن أتناظر و إياك في المسألة ؟ » وقد استعمل في تلك المحاورة الأساليب الثلاثة : أي الخطابة والأسطورة والمناظرة . ويقال إنه قسم الكلام أر بعة أضربهي : الدعاء ، والسؤال والجواب، والأمر . وقيل بل سبعة هي : الحسكاية ، والسؤال ، والجواب، والأمر، والتقرير ، والدعاء ، والطلب . وكان يسميها دعائم أو أسس الكلام .

ومما يؤثر عنه قوله فى التربية : « يحتاج التعليم إلى الموهبة والمارسة . يجب أن يبدأ التعلم من الصغر » (٤)<sup>(١)</sup> . وقوله : « لا خير فى فن بلا تجر بة ، أو تجر بة بلا فن (١٠) . وقوله أيضاً : « لا يتأصل التعليم فى النفس إلا إذا ذهب إلى الأعماق » (١١) .

<sup>(</sup>١) هذا الرقم يشير إلى نصوص فريمان ، وكذلك ما بعده .

<sup>(</sup>٢) يترجم جومبرز ص ٤١٤ هذا النص كما يأتى: « لاخير في نظر theory بلاعمل. .»

و يذهب جومبرز إلى أن عبروتاجوراس كان أول من أدخل علم النحو في منهج تعليمه ، ولم تكن قواعد اللغة معروفة من قبل .

جملة القول كان بروتاجوراس حامل لواء النواميس ضد الطبيعة ، فكان بذلك أكبر ممثل للحركة الإنسانية التي ظهرت في أواخر القرن الخامس ، وتميزت بالانصراف عن البحث في الأنسان . ومن هذا الوجه يفسر برنت عبارة بروتاجوراس عن الآلهة ، وأنه لا يعرف إذا كانت موجودة أو غير موجودة ، بأنه لا ينكر الآلهة ، ولكنه يبحث في حقيقتها على طريقة أهل مدينته . وإذا كنا عاجزين عن بلوغ المعرفة اليقينية عن الآلهة ، فمن الأفضل التسليم بالعبادات الجارية . وهذا ما يجب أن ننتظره من بطل « القانون » أن يقوله ضد « الطبيعة » (1).

<sup>(</sup>١) برنت: الفلسفة الإغريقية ص ١١٧ ـ ١١٨ .

حياته :

[ ١٣٢] هو من أكبر السفسطائيين وأشهرهم حتى لقد كتب أفلاطون محاورة تحمل اسمه . وهو من مدينة ليونتينى Leontini بجزيرة صقلية على مقر بة من مراقومة وإلى الغرب منها . وقد وفد إلى أثينا عام ٤٢٧ ق . م على رأس سفارة من أهل مدينته و بعض المدن الأخرى التى اعتدت عليها سراقوسة . وارتقى جورجياس المنبر وألقى خطاباً بارعاً باسم مدينته والمدن الأخرى أمام مجلس أثينا المسمى إكليزيا Ekklesia ، فنال إعجاب أعضاء المجلس ، وفاز على تيسياس المنبس وفد سراقوسة وخطيبهم ، مع أن تيسياس كان خطيبا مشهوراً ، وأول من ألف كتابا في الخطابة . ويقال إنه تتلمذ على تيسياس (١) الذي أسس مدرسة للخطابة في سراقوسة ثم في مدينة ثورى ، ولكننا نشك في هذه الصلة نظراً مدرسة للخطابة في سراقوسة وليونتيني من عداء وتنافس.

وعاش جورجياس زمنا طويلا حتى اجتاز المائة ، ولكن مولده غير معروف ، فبعضهم يقول سنة ٥٠٠ ، والبعض الآخر ٤٨٥ ، والبعض الثالث ٤٦٠ . والأرجح أنه ولد بعد الحرب الفارسية الثانية أى بعد سنة ٤٨٠ ق . م . ويقول إيسقراط (٢) Isokrates إنه عمَّر أكثر من أى سفسطائى آخر ، وكان إيسقراط تلميذا له يعرفه حق المعرفة .

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الحطابة لابن سينا ، حيث كتب الدكتور محمد سليم سالم مقدمة طويلة عن فن الحطابة ص ١٢ .

<sup>(</sup>٢) وقد يرسم أيضاً بالزاى فيقال: إيزقراط.

ولسنا نعرف شيئا عن حياته الأولى ، ويقال إنه أخذ العلم على أنبادقليس الذى شاهده يمارس السحر ، وأخذ يعلم فيا بعد نظرياته العلمية . وكان هير وديقوس Herodikus شقيق جورجياس طبيبا (۱) معروفاً ، ولعل الأخوين درسا على أنبادقليس أو على أحد تلاميذه .

ولم تطل إقامة جورجياس في أثينا ، إذْ كان يُؤثَّر الطواف بالمدن حراً من كل قيد، ولى دعوة الأسرة الحاكمة في تساليا، حيث كان أغنياؤها يدفعون أجوراً باهظة ، وقد اقتنوا ثروتهم من تربية الخيول وبيمها . ويذكر أفلاطون من جملة تلاميذه أرستيبوس \_ وهو خـلاف أرستيبوس القورينائي \_ ومينون . وكان أرستيبوس صديقا للملك قورش Cyrus الثانى بن دارا ملك الفرس ، فأمده بأر بعة آلاف جندى من المرتزقة مع نفقتهم مدة ستة أشهر حتى يخضع ثورة تساليا . ولما زحف قورش انضم إليه هـذا الجيش من المرتزقة ، وعهد أرستيبوس إلى صديقه مينون بقيادته . ويشير أفلاطون في محاورة « مينون » إلى ذهاب جورجياس إلى تساليا بقوله على لسان سقراط فى افتتاح المحاورة : ﴿ أَى مينون ، لم يكن أهل تساليا مشهورين فيما مضى من الزمان بين الهلينيين إلا بأموالهم وخيولهم ؛ أما الآن \_ إذا لم أكن مخطئا \_ فإنهم مشهورون كذلك بحكمتهم ، و بخاصة في مدينة لاريسا، وهي موطن صديقك أرستيبوس . و يرجع الفضل في ذلك إلى جورجياس ، الذي لم يكد يصل حتى وقع زهرة الأليوديين Aleuadae ومن بينهم صديقك أرستيبوس وكذلك أشراف تساليا في عشق حكمته . ولقد علمكم طريقة الجواب عن الأسئلة

<sup>(</sup>۱) انظر محاورة جورجياس ٤٤٨ حيث يسأل شيروفون بولس تلميذ جورجياس هــذا السؤال : « إذا كانت مهارة جورجياس مثل مهارة أخيه بروديقوس ، فماذا نسميه ؟ » فكان الجواب نسميه طبيا .

بأسلوب عظيم يليق بأولئك الذين يعرفون ، وهو الأسلوب الذي يجيب به عن أسئلة كل سائل . . . . . » [ مينون ٧٠ – ٧١] . وكان ذلك ردا على سؤال مينون (١) الذي طلب من سقراط أن يخبره عن الفضيلة أهى مكتسبة بالتعليم أم بالعمل ، وإذا لم تكن بالتعليم أو بالمارسة فهل هى موجودة فى الإنسان بالطبيعة أو بشيء آخر . وبدأ سقراط ينفى عن نفسه أنه يعرف شيئا ، أو أنه يستطيع الإجابة عن الأسئلة ، مثل جورجياس . وهذا ضرب من اللهكم الذي اشتهر به سقراط ، فزعم أن جورجياس استطاع حقا أن يعلم أهل تساليا الحكمة .

ويعد بروكسينوس Proxenus الذى صحب جيش قورش مع مينون وزينوفون من تلامذة جورجياس أيضا. وهو من بويتيا ، وأخذ العلم على جورجياس ليشتغل بالسياسة ويشتهر ، ولكنه قتل كما قتل مينون .

وأعظم تلامذة جورجياس هو إيسقراط ، ولو أن بعض المؤرخين يزعم أنه من مدرسة نيسياس . وكان إيسقراط صاحب مدرسة للخطابة فى أثينا فى زمان أفلاطون ، وعارضه أرسطو فى صباه وكان إيسقراط شيخا . ويقال إن صورة جورجياس وهو ينظر إلى كرة فلكية كانت منقوشة على قبر إيسقراط .

ومن تلامذته أيضا بولس Polus ، الذى يظهر فى محاورة جورجياس فى بيت كاليكليس مع سقراط وشير وفون . وهو من مدينة أكراجاس . وكذلك ألقيداماس Alkidamas الإيلى الذى ينتقده أرسطو فى كتاب الخطابة من أجل جفاف

<sup>(</sup>۱) كان مينون قائدا من قواد الجيش اليونانى الذى استخدمه قورش ، وغزا به آسيا حتى بلغ بابل . وبعد أن قتل قورش ، قتل مينون كذلك . ثم تولى زينوفون ــ صاحب مذكرات سقراط وتلميذه وصديقه ــ قيادة الجيش وعاد به إلى بلاد اليونان ــ انظر .of Greece الثانى عشر ص ٥٠١ - ١٦٥ .

الأسلوب ، أو باصطلاح أرسطو<sup>(۱)</sup> « برودة (<sup>۲۷</sup> الأسلوب » [psuchra أى بارد] وكان بركليس ، وثوكيديدس المؤرخ ، وأسباسيا زوجة بركليس ، وكرتياس ، من المعجبين بجورجياس ، وكلهم يدينون له بحسن الأسلوب .

ويقال إن جورجياس عند ذهابه إلى أثينا كان يعرض فنه فى الملاعب، ويدعو المستمعين لإلفاء ما يشاءون من أسئلة ، فكانت شجاعته موضع الإعجاب الشديد . ودعى إلى دافى لإلقاء خطبة قو بلت بالاستحسان العظيم وأثارت حماسة الجمهور ، حتى لقد نصبوا له تمثالا من الذهب الخالص فى معبد دلنى عام ٢٠٠ ق .م. ويقال إنه هو الذى دفع ثمن ذلك التمثال . ودعى كذلك إلى أوليمبيا حيث خطب فى ضرورة الاتحاد بين اليونانيين . وأقام له حفيده إيمولبوس Eumolpus تمثالا فى ذلك المكان ، وقد اكتشفت قاعدة التمثال عام ١٨٧٦ ، وعليها عبارة مكتو بة دفاعاً عن جورجياس ، جاء فيها نصب تمثاله فى دافى جزاء عن الفضيلة لا مباهاة بالثروة .

ولم يتزوج جورجياس طول حياته ، ولم ينجب ، حتى يتجنب كما يقول إيسقراط عبئا ثقيلا يقع على ثروته . وقد اشتهر جورجياس بتناول أجر عظيم ، فاقتنى ثروة كبيرة ، ولكنه لم يخلف منها إلا مقداراً يسيرا جدا لا يتناسب مع ما جمعه في حياته .

<sup>(</sup>١) أرسطو \_ الخطابة \_ الكتاب الثالث الفصل الثالث.

<sup>(</sup>۲) يستعمل ابن سينا لفظة البرودة كذلك ، فيقول فى كتاب الحطابة من الشفاء س ۲۰۹ « والألفاظ الباردة على وجوه أربعة » ولكنه نقل الأمثلة اليونانية إلى أمثلة من كلام العرب ـــ ووصف أبو هلال العسكرى المعانى بالبرودة ، انظر الصناعتين س ۲۱۷ وغيرها .

كتبه ونصوصه:

[۱۲۳] وتنقسم كتبه قسمين: قسم في الفلسفة والآخر في الخطابة. وكتابه في الفلسفة كان بعنوان « في الوجود » أو « في الطبيعة » ، وقد احتفظ سكستوس بمقتطفات منه . أما كتبه في الخطابة فمنها رسالة في فن الخطابة ، وضع فيها بعض قواعد هـذا الفن . ومنها خطبه التي ألقاها في أوليمبيا وأثينا و بعض خطب أخرى وضعها كناذج للطلبة ، ولا تزال شذرات منها موجودة حتى الآن .

وهذه هي الأجزاء التي بقيت من كتابه « في الوجود » :

١ \_ لا يوجد شيء .

- (١) لا يوجد اللاوجود .
- (ب) لایوجد الوجود (۱) کشیء أزلی (۲) أو مخلوق (۳) أوأزلی و مخلوق (۱) أو واحد (۵) أو كثیر
  - (-) لايوجد مزيج من الوجود واللاوجود .
    - ٧ \_ إذا وجد شيء فلا يمكن إدراكه .
    - ٣ \_ إذا أمكن إدراك فلا يمكن نقلة إلى الغير .

١ - لا يوجد شيء

إذا وجد شيء ، فيجب أن يكون موجودا ، أولا موجوداً ، أو موجوداً ولا موجوداً معاً.

- (١) ولا يمكن أن يكون لاموجوداً ، لأن اللاوجود غيرموجود . إذ لووجد لكان في نفس الوقت موجودا ولاموجودا ، وهذا مستحيل .
- (ب) ولا يمكن أن يكون موجودا ، لأن الوجود غير موجود ، إذ لو كان موجوداً فيجب إما أن يكون أزليا أو مخلوقا ، أوهما معاً .

- ر ولا يمكن أن يكون أزليا ؟ إذلوكان كذلك فلا أول له ، وما لاأول له فغير محدود . وما لا حد له فليس له مكان ، إذلوكان له مكان لوجب أن يحوى في شيء آخر ، فلا يصبح بذلك غير محدود ، لأن الذي يحوى أكبر مما يحوى ، ولا شيء أكبر من اللامحدود . ولا يمكن أن يحوى نفسه ، وإلاكان المحوى والمحوى شيئا واحدا ، ويصبح الموجود شيئين ، أى المكان والجرم ، وهذا باطل . فإذا كان الموجود أزليا كان لا محدوداً ؟ وإذا كان لامحدوداً ، فلا مكان له ؟ وإذا لم يكن له مكان ، فهو غير موجود .
- كذلك لا يمكن أن يكون الموجود مخلوقا ، إذ لوكان كذلك فيجب أن ينشأ منشىء،
   إما من موجود أو من لاموجود ، وكلا الأمرين مستحيل .
- ٣ \_ كذلك لا يمكن أن يكون الموجود أزليا ومخلوقا في وقت واحد ، لأن الأزلى والمخلوق
   متضادان ، فلا يوجد الموجود .
- ع \_ ولا يمكن أن يكون الموجود واحداً ، وإلاكان له حجم وأمكن قسمته إلى مالانهاية
   له ؛ وعلى أقل تقدير كان له ثلاثة أبعاد هى الطول والعرض والعمق .
- ولا يمكن أن يكون كثيرا ، لأن الكثير حاصل الجمع بين عدد من الواحدات ،
   وحيث كان الواحد غير موجود ، فكذلك الكثير .
- (ح) ومن المستحيل أن يكون الشيء مزيجا من الوجود واللاوجود . ولما كان الوجود غير موجود ، فلا شيء موجود .
  - ٧ إذا وجد شيء فلا يمكن إدراكه

إذا لم تكن المعانى العقلية حقائق ، فلا يمكن أن تعقل الحقيقة : ذلك أنه إذا كان الشيء المدرك أبيض ، فالبياض هو موضوع الفكر ، وإذا كان الشيء المدرك غير موجود ، فاللاوجود موضوع الفكر . وهذا يساوى قولنا: « إن الوجود ، أو الحقيقة ، ليسموضوع الفكر ، ولا يمكن أن يدرك » وكثير من الأشياء التي تكون موضوع الفكر ليست حقيقية ، فنحن قدنتصور عربة تجرى على الماء ، أو رجلا له أجنحة . كذلك ما دامت البصرات هي موضوع البصر ، والمسموعات موضوع السمع ، وما دمنا نسلم بأن البصرات

حقيقية دون أن نسمعها ، والعكس بالعكس ؟ فعلينا أن نسلم بأن المدركات حقيقية دون أن نبصرها أو نسمعها . ولكن هـذا يعنى الاعتقاد فى أشياء كالعربة التي تجرى على ماء البحر .

بناء على ذلك ليست الحقيقة موضوع الفكر ، ولا يمكن للفكر أن يدركها . فالعقل الحالص ، فى مقابل إدراك الحواس ، أو حتى باعتباره معياراً صادقا كالإدراك الحسى ، أسطورة .

٣ – إذا أمكن إدراك شيء، فلا يمكن نقله إلى الغير.

الأشياء الموجودة هى المحسوسات؛ فموضوعات البصر تدرك بالبصر، وموضوعات السمع تدرك بالسمع، ولاتبادل بينها، فلا يمكن لهمنده الإحساسات أن يتصل بعضها بيعضها الآخر، ثم إن الكلام هو طريق الاتصال بين الناس، وليس الكلام من نوع الأشياء الموجودة أى المحسوسات؛ فنحن ننقل الكلام فقط لاالأشياء الموجودة. وكا أن المبصرات لا يمكن أن يساوى الأشياء الموجودة مادام مختلفا عنها، يضاف إلى ذلك أن الكلام يتركب من المدركات التي تتلقاها من خارج أى من المحسوسات، اذلك ليس الكلام هو الذي يخبر عن المحسوسات، بل المحسوسات هى التي تخلق المسائلام ، هذا إلى أن الكلام لا يمكن أبداً أن يمثل المحسوسات عاماً ، مادام المسلام مختلفاً عنها، وكان كل محسوس مدركا بعضوالحس الللائم له، والكلام بعضو آخر، وبناء على ذلك ، مادامت موضوعات الإبصار لا يمكن أن تعرض على أى عضو سوى البصر، وما دامت أعضاء الحس لانتبادل إدراكها ، فكذلك المكلام لا يمكن أن يخبر شيئا عن المحسوسات .

من أجل ذلك إذا وجد شيء وكان مدركا ، فلا يمكن الإخبار عنه .

#### جدل جورجياس:

[١٣٤] ومن الواضح أنَّ جورجياس يعارض الفلسفة الإبلية التي كانت تزعم أن الوجود موجود . ويذهب « جومبرز » إلى أن هــدف جورجياس هو نقد بارمنيدس بأسلوب زينون في الاحتجاج ، دفاعًا عن مذهب أنبا دقليس. ولكن جورجياسيهاجم أنبادقليس الذي تعتمد كذلك نظريته في المعرفة على شهادة الحواس، فيذهب إلى عدم تبادل الإحساسات. وجملة ما يرمى إليه جورجياس هو إبطال مذاهب الفلاسفة السابقين و بيان تهافتها . ولسنا نعرف أكان جاداً في هذه البزعة العَدَ مية التي تلغى الوجود والمرفة إلغاء تاماً ، أم أنه على طريقة السفسطائيين كان يظهر براعةً في الاحتجاج، ومقدرة على تأييد القضية الضعيفة بالأدلة المقلية. مهما يكن من شيء ، فلابد أن تكون فلسفة بارمنيدس ماثلةً أمامنا حين نستعرض نظرية جورجياس . فقد كان بارمنيدس يصل بين الوجود والفكر واللغة ، ويثبت وجود الموجود لأننا نفكر فيه ، ونعبر عنه باللفظ. وعنده أن اللا وجود غير موجود لأننا. لا يمكن أن نفكر فيه أو نعبر عنه . ولكن جورجياس يهدم هــذه النظرية بقوله إننا نفكر في اللا موجود ونعبر عنه ، وذلك حين نتصور عربة تجرى على سطح الماء ، أو رجلاله أجنحة . وعلى هذا النحو يهدم جورجياس حجيج المدرسة الإيلية فى أنَّ الوجود واحد . وهو فى الوقت نفسه يهدم حجة القائلين بالكثرة .

والذى يستخلص من جملة هذه الحجج الجدلية التى يذكرها جورجياس أنه هدم الأساس الثلاثى الذى أقام عليه بارمنيدس فلسفته ، نعنى هـذه الدائرة التى تبدأ من الوجود وتنتهى باللغة مارة بالفكر. ونتيجة انقطاع هذه الدائرة ، وتفكك هذه الصلة ، هو هدم نظرية المعرفة ونظرية الوجود.

ولم تكن فلسفة جورجياس التي تنكر الوجود ، وتنكر معرفة الموجودات، وتنكر صلة اللغة بالفكر وإمكان الحكم على الأشياء ، بغير صدى عند أفلاطون . ولذلك كتب محاورة « السفسطاني » وجعل موضوعها يدور على المنطق ، وعلى الصلة بين الفكر واللغة ، والتمبيز بين الأحكام الصحيحة والأحكام الباطلة ، و بين الحق والظن ، وجعل محورها فلسفة بارمنيدس لأن صميم نظريته تقوم على المنطق ، وسمىعنوان المحاورة « السفسطائي »وفي ذهنه الرد على جورجياس بوجه خاص . حقا ليس في المحاورة إشارة إلى سفسطائي بمينه ، ولكننا نعلم أن أحداً من السفسطائيين لم يتعرض لفلسفة بارمنيدس فى الوجود خلاف جورجياس . ومن الغريب أن تياور وهو أعظم مَنْ حلل محاورات أفلاطون يرى أن موضوع هذه المحاورة هو النطق وأنها لا صلة لها بالسفسطة ، وتبعه في هذا التفسير كثيرون ؛ فإذا كان الأمر كذلك فكيف يفسر عنوان المحاورةمنجهة ، ومقدمتها التي بتحدث فيها عن معنى السفسطالي ، مما ذكرناه من قبل من جهة أخرى . ونحسب أن أفلاطون لم يكن عابثا حين قدم للمحاورة هذه المقدمة واتخذ لها هذا العنوان ، وبخاصة أنه وقف طويلا عند تعريف السفسطأى بأنه صائد المال، وبأنه المجادل وهـذا أهم معانيه . ونحن نعلم أن جورجياس كان أعظم من اكتسب من مهنة النعليم مالا حتى صنع لنفسه. بمثالا من الذهب الخالص، كا تعرض في فلسفته للجدل كما رأينا في نصوصه. لهذا كله نرى أن المحاورة ولو أنها تدور حول نظر يات بارمنيدس إلا أن المقصود بها هو جورجياس ، لما بين فلسفتهما من صلة وثيقة .

وقد تقول: ولكن أفلاطون كتب محاورة جعل عنوانها « جورجياس » صوره فيها مبتدع الخطابة ، فلماذا لم يقرن اسمه بالجدل كذلك؟ الحق أن جورجياس كان خطيبا كماكان جدليا ، ولكن صفته كخطيب كانت أشهر و به ألصق ، ولذلك

آثره بها أفلاطون ، كما آثر بروتاجوراس فى المحاورة المعروفة باسمه بصفة السياسى الذى يعتمد فى تعليمه على العرف والتقاليد لا على الطبيعة ، وناقش فى محاورة تيتياتوس نظريته فى المعرفة وأن الإنسان مقياس الأشياء جميعا .

### فن الخطابة:

[۱۳۵] وإذا كان جورجياس قد هدم النالوث البارمنيدى المكون من الوجود والفكر واللغة ، فقد صاغ ثالوثاً آخر هو محور فلسفته ، ويتملق هذا الثالوث « بالإنسان » ، ويتركب من السعادة وإرادة القوة والخطابة . فالخطابة أداة الإرادة المتطلعة إلى القوة لتحقيق سعادة المره . ونستطيع أن بمر بهذا الثالوث عكسا أى من السعادة إلى الإرادة إلى الخطابة ، باعتبار أن السعادة هي الغاية ، وإرادة القوة هي الموضوع أ، والخطابة هي السبيل . وهذه الأمور الثلاثة تكون موضوع محاورة «جورجياس» . وشخصيات المحاورة هم كاليكليس صاحب الدار الذي كان يستضيف جورجياس ، و بولس تلميذ جورجياس المعجب به ، وسقراط ، وشيروفون صاحب سقراط . ويدور الحوار بين جورجياس وسقراط حول فن الخطابة ما هو ، ثم بين مقراط و بولس حول سعادة الإنسان الحقيقية ، ثم بين جورجياس وكاليكليس عن نظرية إرادة القوة . فنحن نرى أن المحاورة مقسمة قسمة قسمة فنية إلى هذه الدائرة الثلاثية .

يسأل سقراط عن هذا الفن الجديد الذي يمارسه جورجياس ، فيقول له إنه: فن الكلام أوالخطاب peri logous . و يحتاج هذا التعريف العام إلى تحديد وتفصيل ، لأن الفنون على نوعين منها يدوية ، ومنها كلامية أي تمارس بالكلام Logoi ، وهذا التمييز هو الذي أصبح فيا بعد أساس التفرقة بين العلوم النظرية

والعملية . وهناك أنواع كثيرة من الفنون المكلامية مثل الحساب والطب ، وليست الخطابة مثلهما ، إذ للحساب موضوع معروف وكذلك الطب ، أمّا الخطابة فهى كا يقول جورجياس أعظم شئون الإنسان ، أى الخير الذى يطلبه . وسبيل ذلك الخير الحرية في فرض إرادته على أهل مدينته ، ويكون ذلك بالخطابة ، وهي المكلام البليغ المقنع الناس لتحقيق ذلك الخير . فالقوة هي الخير الأسمى ، والخطابة هي أعظم الفنون لأمها سلاح رجال الحكم للظفر بالقوة التي يسيطرون بها على أعضاء المجالس النيابية في أثينا . ويرجع السر في امتياز بركليس إلى مقدرته البلاغية في المؤتناع . ويذهب جورجياس إلى أنه يستطيع تعليم هذه المقدرة الخطابية ، لأمها فن يقوم على معرفة صناعة المكلام وسبل التأثير والإقناع ؟ ولأن الديمقراطية في بلاد اليونان كانت تقتضى نزول الناس إلى ميدان المعارك المكلامية .

والغرض من الخطابة إقناع السامعين برأى الخطيب . والسامعون هم الجمهور أو العامة . وموضوع الخطبة الحق والباطل فى الأمور الأخلاقية . وحيث كان الخطيب يواجه جمهورا واسعاً لا فرداً ، فهو لا يحتاج إلى المنطق والمحاورة والجدل ، بل إلى حيل بلاغية يحمل بها السامعين على الاقتناع .

ويذهب جومبرز إلى وجود نظريتين تختصان بالخطابة فى ذلك العصر ، الأولى الخطابة التى تعنى بالفخامة والجرس والمحسنات اللفظية واستعال الاستعارات والحجازات والتشبهات حتى يلعب الخطيب بالخيال ؛ والثانية تعنى بالمعانى وتسلسل الأفكار واستخلاص النتائج من المقدمات بكلام منطقى هادىء بارد رزين حتى يؤثر الخطيب فى العقل . وهناك نظرية ثالثة وسط بينهما . أما زعيم المذهب الأول فهو جورجياس ، وأما ممثل المذهب الثانى فهو بروتاجوراس .

وخلبت طريقة جورجياس الجديدة على أسماع الأثينيين الألباب ، وذلك

لجدتها عليهم ، وتعودهم الخطابة الجدية التي تخلو من النزويق والسجع والتكرار والمقابلة والجناس والطباق ، وما إلى ذلك من أسرار الصناعة . لهذا افتتن الأثينيون أول الأمر عند سماع خطبه ، حتى إذا انكشفت هذه الحيل نظر الناس إلى هذا الأسلوب على أنه ممل سوق بشع ، ووصفه أرسطو بأنه لا يليق إلا بالعامة غير المثقفين .

وكانت طريقته في تعليم تلاميذه أن يعد لهم نماذج من الخطب يحفظونها عن ظهر قلب، ويستعملون ما فيها من عبارات رنانة بحسب الأحوال. وانتقد أرسطو هذه الطريقة ساخرا بقوله: إن مَثَل جورجياس في تعليم الخطابة مَثَلُ صانع الأحذية الذي يقدم لصبيانه عدداً كبيرا من الأحذية المصنوعة، بدلاً من تعليمهم أسرار صناعتها. وكان جورجياس يعتمد في الإقناع على عنصر المفاجأة والغرابة وإثارة الدهشة و تحريك الانفعالات، فيعمد إلى الهزل في مقام الجد، وإلى الجد في مقام الهزل.

وينتقده أفلاطون فى أثناء المحاورة بأن فنه لا يطلب الحقيقة بل يعنى بالظاهر، كالطاهى الذى يعمد إلى تزويق الطعام ويعنى بمظهره حتى يفتح الشهية، ولكنه لا يعرف قيمة الغذاء الحقيقية.

مهما يكن من شيء فقد كان أثر جورجياس في الأدب الأثيني وفي نشأة النثر الفنى وتطوره في أور با بعد ذلك على وجه العموم عظيا ، (١) كما يقول تيلور ، الذي يضيف إلى ذلك أن عناية جورجياس بالسجع والوزن وهيئة الكلام مستمدة من نظرية الفيثاغوريين في الموسيق ، نعنى ترتيب الألفاظ في أساليب موزونة .

<sup>(</sup>۱) برنت : س ۱۱۹ .

### القوة فوق الحق :

[177] قلنا إن الخطابة هي الأداة التي يحقق بها المرء إرادته في بسط سلطانه وإبراز قوته ، ويكون ذلك بوجه خاص في الجالس النيابية ، وموضوع هذه الخطابة هو السياسة . ولا يصور لنا أفلاطون جورجياس على أنه الخطيب السياسي صاحب مذهب القوة ، ولكنه يجرى الكلام على لسان كاليكلس . والمذهب على كل حال يعبر عن رأى جورجياس لأن كاليكلس تلميذه وصاحبه . فهو من رجال الحكم لم يكد ينزل إلى معترك الحياة السياسية ، و يخطب في المجلس الأثيني ، بعد أن تعلم فن الخطابة على جورجياس .

والنظرية التي يعرضها عظيمة الخطر، وقد ظهرت مرة أخرى في القرن التاسع عشر عند نيتشه في مذهب إرادة القوة، وكارليل في عبادة الأبطال. ويقوم جوهر النظرية على أن الحياة الإنسانية مظهر لتغلب الأفوى، وهذه هي الحالة الطبيعية للإنسان. وهنا نجد التعارض البارز بين الطبيعة والعرف. وليس المقصود بالطبيعة تلك المادة الأولى التي كان الفلاسفة السابقون يبحثون عنها ويعدونها أصل الأشياء، بل طبيعة الإنسان. ولا شك أن حياة الناس حياة اجماعية يسودها عادات وتقاليد وقوانين تخضع لها الدولة. ولما كانت هذه التقاليد متغيرة، فلا بد من النماس الطبيعة الثابتة الكامنة وراءها. وسادت في القرن الخامس نظريتان تختصان بهذه الطبيعة، الأولى (١) أن الطبيعة هي قانون الحق والعدل المتأصلين في البشر وفي الكون،

<sup>(</sup>۱) من المناصرين لهذه النظرية بروديقوس الذي كان معارضا لجورجياس ومنافسا له ،ولم يكن على العكس منه يتناول أجراً بإهظا ، وسنشير إلى نظريته عند الـكلام عنه فيما بعد .

وذلك لأن نظام الكون حكيم ونافع ويرمى إلى الخير . والثانية ، وهي التي كان جورجياس بمثلها ، أن الطبيعة «كا تتجلى في البشر أنانية ، واعتداد بالذات ، ورغبة في المتعة والسلطان . وكان بمكن لمثل هذا النظر أن يتطور إلى نوع من النظرية الخاصة بالتعبير عن الذات » (١) .

فالرجل القوى هو الذي يعرف كيف تساس المدن، ومن حقهأن يتولى حكمها. وليست القوة في كبح جماح النفس والزهد في رغبانها ، فهذا الزهـد أو على الأفلَ هذا الاعتدال مظهر من مظاهر الضعف وخور العزيمة ، وهو بالعامة أليق ، إذ ليس عندهم من الإقدام ما يجعلهم أرقى من بني جنسهم وأعظم منهم امتيازا . وبجب على الرجل القوى أن يكون شديد النزوع ، وأن يشبع رغبانه إلى التمام . أما ذلك الذي لا يشتهى شيئا وليست له رغبات فهو «كالحجر». فهذه هي طبيعة الحياة: نزوع، ورغبة ، وشهوة ، وقوة تدفع إلى تحقيقها ليشعر المرء باللذة و يبلغ السعادة . ونحن نجد هنا نظرية أخلاقية عارضها أفلاطون وأرسطو فيما بعد، فأفلاطون إلى الزهد أميل، و يؤثر حياة التأمل والحكمة ، على حين يرى أرسطو أن الفضيلة وسط بين طرفين ، وأن السمادة فى التوازن والاعتدال . ومن الطبيعي أن يدافع سقراط فى المحاورة عن الحياة النظرية الفلسفية ، وأن يصطنع كاليكليس الحياة العملية ، حياة الكفاح ، تلك الحياة التي تلائم الديمقراطية الأثينية .

ويترتب على هانين النظريتين مذهبان خطيران فى الحسكم ، ندى هل يُعنى السياسى ، وهُو الخطيب ، بتحقيق مصلحته ، وفرض إرادته ، و إبراز قوته ، و إشباع رغباته ، بمصانعة الجماهير وهم أصحاب السيادة فى الديمقراطية ، فيكون حاله حال

<sup>(</sup>١) تطور الفكر السياسي ، تأليف ساباين وترجمة العروسي س ٣٧ ــ ٣٨ .

الموسيق الذي يهمه أن يرضى جمهور السامهين ؛ أو يدنى بالأخذ بيد الشعب سواء رضى أم سخط ، ليحق الحق و يحكم بالمدل . أما كالكليس الناطق بلسان جورجياس والسفسطائيين فيرى أنه لا بأس أن يعمد السياسي إلى تحقيق مصلحته الخاصة لأن ذلك لا يتعارض مع مصلحة الشعب ؛ وكان كثير من الحكام مستبدين ومع ذلك نفعوا أهل مدينتهم ، وضرب لذلك مثلا ببركليس الذي ازدهرت أثينا في عهده ، وأنشأ كثيرا من المؤسسات النافعة للدولة ، وعاش الشعب في ظل حكمه في رغد ورفاهية . و يطعن سقراط في هذه النظرية بقوله: إن بركليس أفاض على الشعب المال ، فعلمهم الكسل والجبن والثرثرة والجشع ، وهذه كلها رذائل ؛ أما السياسي الحكيم الصالح فهو الذي يرفع الشعب نحو مثال الخير ، و ببث فيهم فضائل الحكمة والعدالة .

ولكن المدالة هي المشكلة التي حار في حلما القدماء ، كما لا يزال الفلاسفة والحكام في حيرة كيف يتصورونها ، وكيف يلتمسون لها الحل . وقد ألف أفلاطون «الجمهورية» فتساءل في افتتاحهاءن المدالة ما هي ، وعرض رأى ثراسياخوس وهو من السفسطائيين ، من أنها « مصلحة الأقوى » . وهدده لعمرى نظرية جورجياس وكاليكليس ومعظم السفسطائيين ؛ ثم رفضها وانتهى إلى نظرية الحاكم الفيلسوف الذي يعلم الشعب منهجا منظما يقوم على اللغة والحساب والمندسة والموسيقي والرياضة البدنية والفلسفة ؛ ثم عدل عن نظريته في «الجمهورية» و بسط مذهبا آخر في « القوانين » .

فقضية العدالة ليس من اليسير حلما ، وليس من اليسير أن نتجنب وقوع الظلم . ويذهب كاليكليس إلى أن السبيل لتجنبه هو أن يكون المرء قويا ، ولكى يكون

المرء قويا فلابد أن يكون ذا سلطان ، فيتربع على عرش الحكم ، أو يصادق السلطان . وحيث كان السلطان فى الديمقراطية هو الشعب ، فعليك أن تصانعه ، وأن تتقرب إليه ، وأن تساير رغباته . ولذلك يحتاج الإنسان إلى فن الخطابة يذود به عن نفسه ، ويدفع ما عساه أن يقع عليه من شر وظلم .

و بعد ، فقد كان فى ذهن أفلاطون حين كتب محاورة « جورجياس » أن يهدم مذهبه فى السياسة ، وأن يضع مذهبا جديدا يحق الحق و يقيم العدل . وقد أفلح فى هدم فلسفة جورجياس فى أن القوة فوق الحق ، ولكنه فشل فى وضع مذهب آخر فى الجمهورية ، ثم عدل عنها إلى النواميس ، ولعله إذا امتد به العمر لغير النواميس إلى شىء آخر .

## أنطيفون Antiph on

حياته :

[۱۳۷] آثرت الحديث عن أنطيفون عقب جورجياس لأن آخر ما تكامنا عنه في مذهبه هو تغليب قوة الإرادة الشخصية على العرف والتقاليد ، أو هذا النوع من التقابل بين الطبيعة والقوانين . ويعد أنطيفون من أبرز السفسطائيين الذين يمثلون هذا التعارض ، ولكنه لا يفهم الطبيعة على أنها إرادة القوة ، بل على أنها الحياة الطبيعية التي يخضع لها المرء في مولده وعوه والاستفادة من الغذاء وما إلى ذلك . وقد برزت أهمية أنطيفون في السنوات الأخيرة على أثر اكتشاف قطعة من كتابه « في الحقيقة » في أوراق بردى أو كسير بخوس Oxyrhynchus (١) ترجمها باركر وعلق عليها في كتابه « نظرية الإغريق السياسية » ونقلتها كذلك كاثلين فريمان في النصوص التي طبعتها على حدة وألحقتها بكتابها « في صحبة فلاسفة الإغريق قبل سقراط » .

وقد دار جدل فى الزمن القديم حول شخصية أنطيفون التى تختلط بشخصية غيره ممن يحملون الاسم نفسه . ودرس المحدثون هذا الموضوع كذلك ، وانتهوا إلى وجوداً شخاص ثلاثة بهذا الاسم ، أحدها خطيب ، والآخر روائى ، والثالث عراف :

<sup>(</sup>١) هى مكان بالقرب من الفيوم ، عثر فيه بعض علماء الآثار على أوراق بردية فيها نصوص من كتب يونانية تختص بالأدب والشعر والعلم والفلسفة . ومن المعروف أن جاليات يونانية كانت تعيش فى مصر وتحتفظ بلغتها وأدبها وحضارتها .

أما الروائى فأصله من سراقوسة ، ظهر فى أوائل القرن الرابع ، وكتب تمثيليات تراجيدية ، بعضها وحده و بعضها الآخر بالاشتراك مع ديونيسيوس حاكم سراقوسة . أما الخطيب فهو من مدينة رامنوس فى أتيكا ، وله خطب متطرفة تحث على العدوان وسفك الدماء ، وكان سياسياً وزعيا للحزب الأوليجاركى ، وحكم عليه بالإعدام فى الثورة التى نشبت عام ٤١١ ق. م .

أما العراف ، فهو السفسطائى الذى كان يشتغل بتفسير الأحلام وله مؤلف فيه ، وصاحب كتاب « فى الحقيقة » ، وهو الذى نتحدث عنه .

ونحن نعلم أن زينون فى مذكراته تكلم عن أنطيفون وذكر حواره مع سقراط، وقد أشرنا إليه من قبل ونقلنا بعضه ، ذلك الحوار الذى كان يدور حول إقناع سقراط بعدم أخذ الأجر عن التعليم ؛ تُرى أى أنطيفون هو ، الخطيب أو الروائى أو العراف ؟ الأرجح أنه العراف ، لأن ارسطو فى قطعة من كتابه عن الشعر احتفظ بها ديوجينس لا يرتوس يتحدث عن منافس سقراط قائلا إنه أنطيفون العراف ، وهو اللقب الذى اشتهر به .

ومن الغريب أن كاثلين فريمان بعد عرضها هـذا التمييز بين الثلاثة أخذت عند السكلام عن حياته تمزج بين العراف والخطيب ، قائلة : «كان أنطيفون الأثيني خطيبا ، عرافا ، ومفسرا للأحلام ، ولسنا نعرف شيئا عن حياته . ولعله في شبابه قد استقر في كورنثة طبيبا روحانيا . وقد أدى اشتغاله بالخطابة إلى الاعتقاد بأن التحرر من الآلام النفسية يمكن أن يتم إذا أفضى المريض بعلة اضطرابه ، وخضع للعلاج القائم على سحر الكلام . وانهى به الأمر إلى إعلاء شأن الخطابة على فن العلاج ، فاصطنع الخطابة » (١) .

<sup>(</sup>۱) فریمان: س ۳۹۳ ــ ۳۹۶ .

وذكرت من مؤلفاته ما يدل على الخلط بينه و بين أنطيفون الخطيب ، منها « الحقيقة » ، وخطبة « فى الوفاق » ، وأخرى « فى السياسى » . و يعزى إليه كتاب « فى تفسير الأحلام » و « فنون الخطابة » ، و « فن التحرر من الألم » .

## كتاب الحقيقة:

## [١٣٨] وهذه هي ترجمة النص من كتابه في الحقيقة (١):

العدالة هي عدم اعتداء المواطن على شرائع المدينة التي يعيش فيها . فإذا كان الأمر كذلك فأفضل سبيل يسلكه الرء موافقاً العدالة أن يخضع لنواميس المدينة في حضرة الناس ، وأن يخضع لأوامر الطبيعة Ta tes physeon إذا كان بينه وبين نفسه لا يشهده أحد . ذلك أن الشرائع مكتسبة طارئة ، وقوانين الطبيعة لا غنى عنها وموروثة ] ، لأن الشرائع تفرض بالرضا [أى باتفاق الناس ] لا بالنمو الطبيعي ، والأمر في القوانين الطبيعية بالعكس .

فإذا اعتدى إنسان على شرائع المدينة ، ولم يشهده أحد ممن فرض هذه الشرائع ، نجا من الفضيحة والعقاب ، أما إذا انكشف أمره فإنه يقع تحت طائلتهما . وليس الأمر كذلك في القوانين الطبيعية ، لأنه إذا خالفها فلن يخف شرها حين يتخفى عن الناس ، ولن يزيد إذا رآه جميع الناس . ذلك أن الضرر الذي يصيبه لا يرجع إلى آراء الناس بل إلى حقيقة الحال .

والعلة في هذه المسألة أن معظم أفعال العدل الموافقة للشرائع تناقض الطبيعة . فقد فرضت الشرائع على العيون ما يجب أن تراه وما لا يجب ، وعلى الأذان ما يجب أن تسمعه وما لا يجب ، وعلى الألسنة ما يجب أن تنطق به وما لا يجب ، وعلى الألسنة ما يجب أن تنطق به وما لا يجب ، وعلى الأرجل أين يجب أن تذهب وأين لا يجب وعلى المقل ما يجب تعمله وما لا يجب ، وعلى الأرجل أين يجب أن تذهب وأين لا يجب وعلى العقل ما يجب

<sup>(</sup>١) الترجة عن باركر ص ٨٣ \_ ٥ ، وعن فريمان ، وبينه ١٠ بعض الاختلاف .

أن يطلبه وما لا يجب ] (١) . ولكن نواهى الشرائع ليست أوفق للطبيعة وأقرب إليها من الأوامر التي تحث الناس عليها . [ والدليل على ذلك أن ] الحياة والموت طبيعيان ، وتكتسب الحياة من الأمور النافعة للناس ، ويجاب الموت من الأمور الضارة . ولكن الأمور النافعة بالطبيعة في نظر الشرائع قيود على الطبيعة ، والأمور النافعة بالطبيعة عند النظر الصائب أكثر من النافعة بالطبيعة حرة . فالأشياء التي تؤلم لا تفيد الطبيعة عند النظر الصائب أكثر من الأشياء التي تؤلم التي تؤدى إلى الفرح ليست أكثر نفعا من التي تفضى إلى الحزن . ذلك أن الأشياء المفيدة حقا لا يجب أن تجلب الضرر بل النفع .

خد مثلا أولئك الدين وقع بهم ضرر فيكتفون بدفع الأذى عن أنفسهم ولا يعتدون أبدا ؟ أو أولئك الدين يحسنون معاملة آ بائهم حتى لو أساء الآباء معاملتهم ؟ أو أولئك الدين يصدقون أيمان غيرهم ولكنهم لا يحلفون .

إننا محترم أولئك الذين ولدوا من بيت عربق و نمجدهم ، أما الذين لم ينشأوا من أصل نبيل ، فلا نحترمهم ولا نمجدهم . وفي هذه الحالة لا يتصرف أحدنا بالنسبة لأحدنا الآخر تصرف المتحضرين بل المتبربرين ، مادامت الطبيعة قد حبت الناس جميعا بنفس المواهب من جميع الوجوه، سواء أكانوا يونانيين أم متبربرين . وفي مقدور جميع الناس ملاحظة قوانين الطبيعة الضرورية لسائر البشر ، فلا يختص أحدنا أى مزية من هذه القوى الطبيعية إغريقيا كان أم بربريا ، فنحن جميعا نستنشق الهواء من الفم والخياشيم ، وكلنا يتناول الطعام باليد .

فهذه هى الآراء التى وصلت إلينا من كتاب أنطيفون « فى الحقيقة » . والكتاب من جزأين ، و يتناول بالبحث معظم علوم عره ، من الميتافيزيقا ، والطبيعة ، والرياضة ، والأخلاق والسياسة . وترجع أهمية هذه القطعة إلى أنها تلقى ضوءاً على آراء السفسطائيين ، وكيف أرادوا تطبيق النظريات الطبيعية على القوانين الإنسانية فى

<sup>(</sup>١) إضافة عند اركر.

الأخلاق والسياسة . وكان أنطيةون من أنصار المذهب الطبيعى . وقد انتقد أفلاطون هذا المذهب في « الجمهورية » وفي غيرها من المحاورات ، فكان نقده موجها إلى مثل هـذه الآراء المدونة في كتاب أنطيفون ، والتي كان الناس يتداولونها و يطلعون علها .

وجملة ما نستلخصه من هذا النصأمران: الأول معارضة قوانين المدينة باعتبارها قائمة على الظن لا على الحقيقة لأنها ثمرة اتفاق الناس ، والثانى معارضة الفكرة المعنصرية التي كانت تميز بين الإغريق و بين المتبر برين .

وعند ما يشير أنطيفون إلى نجاة المذنب من العقاب إذا لم يشهده أحد ، فهو إنما يشير إلى نوع من العرف الذي كان سائدا في أثينا حتى يبين سخريته من التقاليد . ونحن نذكر أن سقراط رفض الهرب من السجن ، وآثر أن يخضع لقوانين الدولة حتى لوكانت ظالمة على إيثار مصلحته الخاصة . فذهب أنطيفون من المذاهب الفردية المنافق التي تعنى بمصلحة الفرد ولا تحفل بالجوع . وعلة ذلك أن شرائع المدينة تعارض مصلحة الفرد القائمة على القوانين الطبيعية التي تهدف إلى سعادة المرء هذا إلى أن الشرائع تأمر بأشياء تحد من لذة الفرد وتفقر الحياة ، فهى تأمر بعدم الاعتداء على الجار ، وأن يرفع المعتدى عليه الأمر إلى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى الذا المن عرض القضية ، و يخسر المعتدى عليه الأمر إلى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر إلى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر إلى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر الى القضاء . وهناك قد يفوز المعتدى عليه الأمر المعتدى عليه المعتدى المعتدى عليه المعتدى عليه المعتدى عليه المعتدى عليه المعتدى المعتدى

ويسود تفسيره الطبيعى نزعة مادية ، فني كتابه « فى الحقيقة » يبدأ بنظرية المدرسة الإيلية من أن جميع الأشياء واحد ، وأن الأشياء الكثيرة ليس لها وجود حقيقى . فهو يفصل بين عالم الحس وعالم الحقيقة . والحقيقة هى المادة لا الصورة . مثال ذلك السرير الخشبى يتركب من مادة هى الخشب ، ومن صورة هى الهيئة التى

يكون عليها، ومن أجلها نقول عنه إنه سرير وليس منضدة . وقد كانت المدرسة الفيثاغورية تلتمس الحقيقة في الصورة فقط . أما أنطيفون فيراها في المادة فقط ، ويقول: لو أنك غرست السرير في الأرض، وتصورت أن ينموكا تنمو الشجرة ، فلن يكون ما ينمو سريرا بلخشبا ، فالخشبه و الحقيقة أكثر من صورته العرضية ، مادامت الطبيعة الخشبية باقية ، والصورة فانية تزول وتختني .

#### الوفاق:

[۱۳۹] وكان كتاب أنطيفون « في الوفاق» معروفاً في القرنين الخامس والرابع، ويمتاز بروعة الأسلوب وحسن العرض. وقد تناول فلاسفة القرن الخامس فكرة الوفاق بالبحث فذهب ديمقر يطس إلى أن الوفاق وحده هو الذي ييسر جلائل الأعمال حتى الحرب. والمقصود بالوفاق اتحاد الأفراد بالمودة، واتفاق كلمهم بالوئام. وتقصل فكرة الوفاق أوثق الاتصال بمعنى الصداقة، وعلى أي أساس تقوم. وفي مذكرات زينوفون (١)، يقول سقراط:

« الوفاق أعظم النام في المدن ، وكثيرا ما يحث شيوخ المدينة وكبراؤها مواطنهم على إجماع السكلمة . وهنساك قانون شائع في جميع بلاد اليونان يقضى على المرء بأن يحلف أن يحافظ على الوفاق . ولست أرى أن يكون معنى الوفاق أن يتفق أهل المدينة على مغنين بأعيانهم ، أو زامرين ، أو شعراء ، أو تمثيليات ، بل أن يخضوا للقوانين ، لأن خضوع المواطنين لها يقود المدينة إلى القوة والسعادة . ولن تحسن سياسة المدينة أو نظام البيت بغير هذا الوفاق » .

وقد نقلنا هذا النص كاملا لنبين معارضة سقراط لنظرية أنطيفون في الهرب من قوانين الدولة. وقد تحدث أفلاطون في محاوراته عن الصداقة ، وذهب أرسطو إلى أنها

<sup>(</sup>١) الـكتاب الرابع ، الفصل الرابع ١٦ .

إذا سادت بين الناس فلا حاجة إلى العدل. فني ضوء هذه الأفكار الشائعة في بلاد اليونان يمكن أن نفهم عبارات أنطيفون التي ننقلها عن كتابه الذي احتفظ فيلوستراتوس ببعض أجزائه ، وهذه هي نقلا عن فريمان:

(٤٨) الإنسان كما يقولون أعظم الحيونات ألوهية .

(٤٩) والآن فلتتقدم الحياة ، ولينزع الرجل إلى الزواج والاتصال بالمرأة . عندئذ يبدأ مع هـذا اليوم وهـذه الليلة مصير جديد ، لأن الزواج تنازع كبير بين الناس . فإذا اتضح أن المرأة سيئة العشرة فحاذا يعمل الرجل في هذه الكارثة ؟ فالطلاق صعب : إنه يعنى انقلاب الأصدقاء أعداء ، أولئك الأصدقاء الذين كانت لهم نفس الأفكار ، وكانوا يستنشقون نفس الهواء ، وكانوا مقدر ربن وكنا ننزلهم حق قدرهم . وكم يكون عسيرا حين يظن المرء أنه يسعى إلى السعادة بامتلاك المرأة فإذا به يجلب لنفسه المشقاء .

ومع ذلك فلا ينبغىأن نسى الظن ، ولنفرض وجود غاية الوفاق . فما أبهى أن يتخذ الإنسان زوجة توافق قلبه ؟ وما أحلى ذلك وبخاصة إذا كان المرء شابا ؟ ولكن الألم يجثم فى صميم االذة ، لأن الأفراح لا تفد وحدها ، بل فى صحبة الأحزان والمتاعب . فالنصر فى الألعاب الأوليمية وسائر المباهج تنال بالآلام الثقال . وتتوقف الأمجاد والجوائز والمسرات التى وهبها الله الإنسان على العمل والكد . وإذا كان فى صحبتى بدن آخر يسبب لى من المتاعب بمقدار ما أجلبه لنفسى ، فلن أستطيع الاستمرار فى الحياة ، إذ ما أعظم الجهد الذى أبذله فى العناية بنفسى من أجل الصحة وكسب العيش والحصول على الشهرة والاحترام والحجد والسمعة الحسنة . فماذا يحدث إذا ضممت إلى بدنا آخر له مثل هذه المتاعب ؟ أليس من الواضح أن الزوجة حتى إذا كانت موافقة لزوجها تجاب له من الحب والألم ما يفعله لنفسه فيرعى صحة بدنين ، ويكسب معاش شخصين ، ويظفر بالاحترام والشرف لا ثنين ؟ فإذا أنجب أطفالا ازداد هم ، وولى شبابه ، وتغيرت هيئته .

يتضح من هذا النص نزعة أنطيفون نحو المذهب الفردى والذى أشرنا إليه عند بحث نظريته السياسية . فهو يرى أن الزواج متعة ، ولكنه مجلبة للمتاعب ، و إنجاب الأولاد أكثر حملا للهم . وقد رأينا أن جورجياس لم يتزوج كذلك . ولعل هذه النزعة كانت شائعة فى السفسطائيين لعدم استقرارهم ، واضطرارهم إلى التجول من مدينة إلى أخرى ، ولو أن أنطيفون يرجعها إلى حالة نفسانية هى طلب الشهرة والمجد والاحترام وحسن السمعة ، وهى صفات تدل على الأثرة وحب الذات .

وهناك علة أخرى يذكرها في النص الموجود بين أيدينا فحواها أن الحياة هماوءة بالآلام، وهي إلى ذلك قصيرة أشبه بيوم ما يكاد يطلع عليه النهار حتى يولى سريعا مقبلا نحو الظلام، فيسلم المرء نفسه إلى الجيل الذي يخلفه . والسعيد من ينتهب اللذات في هذه الحياة القصيرة الأمد. والشقى من يزهد في حياته الحاضرة تمهيدا للحياة الأخرى! والسبيل إلى الحياة السميدة في الدنيا أن يأخذ الإنسان نفسه بالتربية ، وأفضلها ما بدأ من الصغر حتى بحصدالمرء ما زرعه . فالتربية الحسنة كالزرع الذي ينمو ويزهر ويقطف الإنسان ثماره في شبابه ورجولته وشيخوخته . وجوهر التربية أن تزرع فى الطفل الوفاق ، بينه و بين نفسه ، و بينه و بين الناس . و يصدر الوفاق عن النظام ومعرفة أسراره ومحبته والسير على مقتضاه ، فليس أقبح أو أعظم ضررا وشراً من الفوضى . ومن أجل ذلك يعلم الآباء أبناءهم الطاعة حتى يخضعوا للنظام . وأعظم سبيل إلى الوفاق هي الصداقة ، ولذلك ينبغي أن يحسن المرء اختيار الصديق ، ولا يغتر بمن يقبل عليه لماعنده من مال أو جاه . أما وفاق الإنسان بينه و بين نفسه فمصدره وحــدة الغرض . وآفة هــذا الوفاق الباطن التردد ، و يرجم التردد إلى الخوف، ويفضى الخوف إلى الجبن، ويؤدى الجبن إلى القعود والعجز.

## الأحلام:

[ ١٤٠] و يذهب شيشرون إلى أن كتاب أنطيفون عن الأحلام كان الأساس الذى اعتمد عليه المتأخرون مثل خريسبيبوس الرواق . وكان أنطيفون يعنى بالأحلام وتفسير المنامات التنبوء بالمستقبل بمعرفة دلالتها ، فهى نبوءات صغيرة . ويقوم هذا التأويل على العلم ولا يستند إلى الإلهام ، فنزلة مفسر الأحلام من الحلم منزلة الشارح للقصيدة . وقد عارض أنطيفون رأى السابقين فى التأويل . مثال ذلك أن لاعباأوليمبيا يرى فى المنام أنه يقود عربة بجرها أربعة جياد . والتأويل البسيط الواضح يدل على الظفر ، ولكن أنطيفون يذهب إلى أنه يخسر السباق لأن « أربعة تجرى أمامه » . ويحلم لاعب آخر أنه انقلب نسراً ، وتفسيره عند القدماء أنه يكسب لأن النسر مع الطيور الأخرى فهو فى مؤخرتها .

حياته:

[ ١٤١] نحن نعرف هبياس من المحاورتين المعروفتين باسمه مما دونه أفلاطون. وتتعلق « هبياس الأكبر » بالجميل حيث يناقش فيها سقراط فكرة الجمال مع هبياس . ومن المسلم به أن هـذه المحاورة سقراطية ، وهي من أوائل ماكتب أفلاطون .

وهبياس من مدينة إليس Elis عاش في أواخر القرن الخامس ، وقد ذكره أفلاطون في محاورة « الدفاع » مما يدل على أنه كان حيا يملم عام ٢٩٩ ق . م ، وهي السنة التي أعدم فيها سقراط . وقيل إنه أصغر من بروتاجوراس ، وإنه عمر طويلا . واشتهر هبياس بأنه كان دائباً على الحضور في الألماب الأوليمبية . وقد أوفدته مدينة « إليس » في سفارات كثيرة إلى أثينا وصقلية و مخاصة إلى إسبرطة كما رأينا في سفارة جورجياس . وكان ينزل في أثينا في بيت كالياس الذي كان يشبه ما نسميه اليوم « بالصالون الأدبي » الذي مجتمع فيه الأدباء وأهل الفكر . ويذهب أفلاطون إلى أن هبياس كان يقول إنه جمع من المال أكثر من أى اثنين من السفطائيين معاً ، فقد تكسب في صقلية أكثر من بروتاجوراس . ولكنه لم يأخذ من إسبرطة مالا لأن أهلها لا يعطون أجراً على التعليم .

ومن المأثور أنه كان يذهب إلى الألعاب الأوليمبية يحمل فنونا متنوعة كالتراجيديات والقصائد الغنائية والخطب ليعرضها على السامعين . ويروى أن مواهبه كانت متعددة وعظيمة . منها ذاكرته القوية العجيبة التي تحفظ خمسين اسما عند

سماعهامرة واحدة . وابتدع طريقة تعين على التذكر ، وكان يعلمها تلاميذه . أما العلوم التي اختص بها فكثيرة ، منها الرياضة والفلك والنحو واللغة ، والنظم والموسيق ، والتصوير والنحت . وكان يعلم أهل إسبرطة الذين لا يحفلون بالخطابة والعلم الطبيعى ، التاريخ ، وهو تاريخ الأنساب والمدن .

وكان إلى جانب معارفه الواسعة كما يخبرنا سقراط فى الحجاورة ماهرا فى كثير من الحرف والصناعات . ويقال إنه وفد ذات مرة على الألعاب الأوليمبية يلبس ملابس من صنع يديه ، وكذلك سائر ما يحمل ، الخاتم ، وعصا من شجر الزيتون ، والحذاء ، والقميص ، والعباءة .

و يمتاز هبياس فى خطبه بأنه وفق بين أقاويل القدماء مثل أورفيوس وموزايوس وهوميروس وهزيود ، وغيرهم ممن جاءوا بعدهم فصاغها فى عبارات جديدة مؤلفا فيا بينها وكان يعتمد على الأساطير الشائعة وعلى قصائد هو ميروس وهزيود فى استخلاص تاريخ الإغريق.

ولم تقف دراسته عند حد نقد لغة هوميروس ونظمه ، بل بحث شخصيات الإلياذة ، فذهب إلى أن أخيل أشجعهم ، ونسطور أحكمهم ، وهكذا .

وكان إلى ذلك عالما بالرياضة ، وينسب إليه اكتشاف طريقة تقسيم الزاوية القائمة ثلاثة أفسام ، وتربيع الدائرة . وقد ذكرت فريمان هذه الطريقة مفصلة مع التوضيح بالرسم (١) .

وحين قدم أفلاطون صورة هبياس في محاورة « بر وتاجوراس » عندما وصف الحاضرين قبل الدخول في صميم المحاورة ، صورة بجلس في مقابل بر وتاجوراس على

<sup>(</sup>١) انظر فريمان س ٣٨٠ ــ ٣٨٨ .

كرسى عال ، و يجلس حوله على مقاعد إريكساخوس ، وفيدروس ، وأندرون ، وبعض الأغراب الذين اصطحبهم معه من مدينته « إليس » ، « وكانوا يوجهون لهبياس بعض المسائل الطبيعية والفلكية ، وكان يحدد لهم هده المسائل المتعددة و يحاضر لهم فيها » (١) .

و يمضى أفلاطون فيصوره بعد ذلك فى دور الموفق بين بروتاجوراس وبين سقراط عند اختلافهما فى وجهة النظر فى تفسير الشعر أو غير ذلك من الأمور . ولكن هبياس يؤيد جانب الطبيعة فى مقابل التقاليد والقوانين التى يذهب أنها « تستبد بالبشر و كثيرا ما ترغمنا على فعل أمور كثيرة تضاد الطبيعة » (٢٠) .

و يمضى هبياس فى حديثه مفاخراً بنفسه ، وهى الصورة التى يعرضها لنا أفلاطون كذلك فى مواضع أخرى ، فيقول : « فما أعظم فضيحتنا نحن الذين نعرف طبيعة الأشياء ، نحن أحكم اليونانيين الذين اجتمعنا فى هـذه المدينة التى هى مدينة الحكمة لما عندنا من حكمة ، وفى أعظم بيت بالمدينة وأكثره مجدا ، إذا لم نظهر بما هو جدير بهذا الشرف واقتصرنا على التنازع فيا بيننا كأحط الناس » . ويفخر هبياس بنفسه فى استهلال محاورة « هبياس الأكبر » حيث بسأله سقراط أين كان هـذه المدة الطويلة غائبا عن أثينا ، فأجابه : « لم يكن عندى فسحة من الوقت ، إذ كما احتاجت مدينة إليس إلى المفاوضة مع مدينة أخرى آثرتنى على غيرى لأكون سفيرها ، لأبى أقدر الناس على التحكيم أو الخطابة اللازمة فى مثل هـذه العلاقات بين المدن » (٢) .

<sup>(</sup>۱) بروتاجوراس ۳۱۰. (۲) بروتاجوراس ۳۳۷. ويعرض زينونون فى مذكراته الكتاب الرابع الفصل الرابع حوارا بين سقراط وبين هبياس يؤيد فيه سقراط القوانين ويعدها الهية ويدعو إلى احترامها ، ويعارضها هبياس . (۳) هبياس الأكبر ۲۸۱.

#### الجمال:

[١٤٢] وتتعلق محاورة « هبياس الأكبر » بتحديد معنى الجمال ، حيث يقدم هبياس تعريفات أربعة لكنها جميعا مما يعترض عليها سقراط. الأول أن الجميل هو العذراء الجميلة ، ولا يصلحهذا التمريف لأن ثمة أشياء جميلة كالقيثارةوهي ليست فتاة . والثاني أن الجمال يكون في الأشياء المذهبة ، هو : « الذهب ولا شيء غيره » لأن الذهب يجمل الأشياء . ولكن تمثال فيدياس عن الإلاهة أثينا مع أنه باعتراف هبياس غاية في الجمال ليس مصنوعاً من الذهب، بل صنع المثَّال العينين والوجه وسأتر الأعضاء من العاج . والنعريف الثالث أن الجميل هو « الملائم » ، فالملعقة الخشبية أكثر ملاءمة لتناول الحساء الساخن من الملعقة الذهبية . وهذا التعريف الجيديد جاء رداً على اعتراض سقراط في عدم ملاءمة الذهب لتمثال فيدياس. والرابع أن الجيل هو النافع . ويثير سقراط اعتراضات كثيرة على هــذا التعريف أيضا ، ولا تذَّهي المحاورة بنتيجة حاسمة . ومن الواضح أن هبياس يلتزم نظرية مادية في الجمال . ولا غرابة في ذلك ، فهو الذي كان يفخر بالكسب العظيم من مهنة التعليم .

جملة القول الصورة التي نستخلصها من محاورات أفلاطون عن هبياس هي أنه على خلاف بروتاجوراس و بروديقوس وجورجياس ، لم يكن بارعاً في الحوار والجدل ، أو عميقا في البحث عن الحقائق .

حياته :

[۱٤٣] هومن أفضل السفسطائيين وأزكاهم سيرة ، وقد صوره أفلاطون في محاوراته في صورة حسنة ، على العكس من هبياس . ولعل ذلك يرجع إلى أنه كان معلم سقراط الذي يعترف بهذه التلمذة في محاورة « بروتاجوراس » (١) حيث يقول موجها الحديث إلى بروتاجوراس :

«ماأحسن حظنا أن يكون برود يقوس موجوداً بيننا فى الوقت المناسب ، فعنده أى بروتا جوراس ، من الحكمة فيا أظن أكثر بما يضاف إلى البشر ، وهو متصف بهذه الحكمة من زمن طويل ، وقد ترجع إلى زمان سيمونيدس أو أبعد . وأنت على وفرة علمك بكثير من الأمور يبدو أنك لاندرى شيئا عن ذلك . أما أنا لأنى تلميذه فأدرى »

ولسنا نعرف شيئا عن مولده ووفائه ، ولكن يبدو أنه لم يكن صغير السن عندما التقى بسقراط فى بيت كالياس حيث دارت محاورة بروتاجوراس . ونحن نعلم أن هذه المحاورة كانت عام ٤٣٢ فى الأغلب . وظل يزاول مهنته حتى موت سقراط عام ٣٩٩ ق . م .

وهو من قيوس Keos وهي جزيرة صغيرة واقعة في الجنوب الغربي من ساحل آسيا الصغرى ، وتشتهر بشاعرها العظيم سيمونيدس . ويذكر أفلاطون في محاورة «هبياس» أن بروديقوس جاء إلى أثينا سفيرا لقيوس، وخطب أمام مجلس الخمسمائة ، وكان لخطابه وقع حسن « وأكسبه شهرة » ، كما كان يعلم الخطابة للشباب في دروس خاصة « وكانوا يدفعون مبالغ طائلة ثمنا لها » (٢) . وكان كالياس راغبا في

<sup>(</sup>١) بروتاجوراس ٣٤٠ . (٢) محاورة هيباس ٢٨٢ .

طلب العلم عليه ودفع الأجرعن ذلك ، هذا إلى أن بروديقوس كان ينزل في بيته حين يكون في أثينا كغيره من السفسطائيين . وكان سقراط يبعث إليه من الشباب من يريد تملم النحو وأسرار اللغة . والمأثور أنه لم يكن يغالى في طلب الأجر.

ومن تلامذته الذين كانوا يستمعون إليه فى بيت كالياس أجاثون و بوزانياس. وقيل إن أوريبيدس، و إيسقراط، وثراسياخوس كانوا من جملة تلامذته أيضا.

#### اختيار هرقل:

[188] وكانت طريقته في تعليم الخطابة تعتمد على الحفظ ، بأن يدفع بماذج إلى الطلبة يستظهرونها ، وقد احتفظ لنا زينوفون في مذكراته (١) بخلاصة لقصة أخلاقية بعنوان « اختيار هرقل » ، وكان يقدمها لمعظم المتعلمين نموذجاً لبراعته . وخلاصة هذه القصة أن هرقل حين أو شك على الشباب ، أى في المرحلة التي يخرج فيها المرء من الصبا و يصبح سيد نفسه ومسئولا عن طريقه في الحياة ، وقع في الحيرة بين طريقي الحير والشر ؛ فانعزل هرقل وهام على وجهه في مكان بعيد، وجلس وحيدا يفكر أى الطريقين يختار ، وإذا بامرأتين ترمزان إلى الفضيلة والرذيلة أقبلتا عليه ، وعرضت كل منهما نفسها عليه . وخاطبته المرأة « الرذيلة » قائلة له : إذا صاحبتني أذقتك ألوان اللذة والنعيم ، فلا تنزل ميدان القتال ، أو تشتغل بالسياسة ، بل تستمتع بأطايب الطعام والشراب والسماع . ولن أحثك على العمل للحصول على تستمتع بأطايب الطعام والشراب والسماع . ولن أحثك على العمل للحصول على

<sup>(</sup>۱) مذكرات زينوفون ، الـكتاب الثاني ، الفصل الأول ۲۱ ـ ۳٤ .

هـذه المباهج. أما المرأة « الفضيلة » فقالت له : إنى لن أخدعك بل أبسط لك الحقيقة كما هي ؛ إن أثمن شيء وهبته الآلهة للإنسان هو العمل ، والاستقامة ، وخدمة الأصدقاء ، ونفع المدينة ، وزرع الأرض ، ورعى الأغنام ، وتعلم فنون الحرب ، حتى تـكسب النبل والشرف والفضيلة . ومغزى القصة كما يسوقها زينوفون أن الحياة الفاضلة تقوم على العمل لا على طلب الملذات ، وفي ذلك خير الفرد ، وصلاح المدن ، وأن المرء ينبغي أن يؤثر الخير على الشر .

ولكن أفلاطون في محاورة المأدبة (١٧٧) يشير إلى القصة في معرض آخر، إذ يروى كيف أن إلاهة الحب لا تجد من الشعراء من يمجدها، على حين أن قصائدهم زاخرة بمدح غيرها من الآلمة . والسفسطائيون أيضا انصرفوا عن تمجيد الحب، مثل بروديقوس الذي امتدح فضائل هرقل . ولما كان هرقل عنواناً على القوة، فقد اتخذه بروديقوس في قصته رمزاً لنغليب القوة على الحق ، كما رأينا في مذهب جورجياس . ولكن بروديةوس يقرن القوة بالفضيلة والعمل . فهو إنما يريد تعليم الفضائل المدنية التي عليها قوام المدينة .

#### اللغة:

[180] واشتهر بروديقوس بتبحره فى اللغة ومعرفة دقائق معانيها . ويعزى إليه تحديد مدلول كثير من الألفاظ التي كانت تعد من المترادفات . وكان المتحاورون ومنهم سقراط يرجعون إليه إذا اختلفوا على معنى بعض المصطلحات . فني محاورة بروتاجوراس يقول سقراط بعد الموضع الذى نقلناه فى أول هــذا الـكلام :

والآن ، إذا لم أكن مخطئا فا بنك لا تفهم معنى لفظة «شاق» Chalepon (۱) كا قصده سيمونيدس . ولا بد أن أصحح لك خطأك كاكن بروديقوس يصحح لى استعمال لفظة « محيف deinon » فى موضع المدح . فإذا قلت عن بروتا جوراس أو أى شخص آخر إنه رجل حكيم حكمة محيفة ، فإنه يسألنى ألا أخجل من تسمية الشيء الحسن محيفا ؟ وأخذ بروديقوس يملمنى أن «الحيف » بطلق دائما فى معنى القبيح ، فلا يقول أحد عن صحة أوثروة أو سلم إنها محيفة بل عن الرض والفقر والحرب . إنى أظن أن سيمونيدس وأهل قيوس حين تكلموا عن «الشاق »كان يعنون «الشر» أو شيئا لا يمكن أن تفهمه . فلنسأل بروديقوس عن معنى «شاق » إذ لا بد أنه قادر على الإجابة عن الأسئلة الحاصة بلهجة سيمونيدس . ماذا كان يابروديقوس يعنى بلفظة شاق ؟ . فأجاب بروديقوس : «شر» . قال سقراط : وبناء على ذلك فإن سيمونيدس يلوم بيتاقوس على قوله : « بلوغ الحير شاق »كأن عبارته تفيد : « بلوغ الحير سون بلوغ الحير شاق »كأن عبارته تفيد : « بلوغ الحير شاق »كأن عبارته تفيد : « بلوغ الحير شاق »كأن عبارته تور سونه بلوغ الحير شاق »كأن عبارته تفيد : « بلوغ الحير شاق »كأن عبارته تور سونه بلوغ الحير شاق »كأن عبارته تفيد : « بلوغ الحير شاق »كأن عبار ته تور سونه المورد يقوس بلوغ الحير سونه المورد يقوس بلوغ الحير سونه المورد بلوغ الحير سونه بلوغ المورد بلوغ الحير سونه المورد المورد المورد بلوغ المورد بلوغ الحير سورد بلوغ المورد بلوغ المو

## الألوهية :

[187] و بحث بروديقوس عن الأصل في نشأة فكرة الألوهية عند الإنسان ، وصلة ذلك بالمجتمع ، وكيف عرف العقل البشرى وجود الآلهلة . وقد احتفظ لنا سكستوس برأيه في ذلك ، وهو أن الإنسان أله الأشياء الطبيعية التي يستفيد منها ، و بخاصة تلك التي يتناول منها غذاءه . فقد عبد الأسلاف الأقدمون الشمس والقمر والأنهار والينابيع وكل شيء نافع ، كما عبد قدماء المصريين النيل وعدوه إلها . لذلك سمى القدماء الخبز ديمتر ، والخر ديونيسوس ، والماء بوزيدون ، والنار هفايستوس ، ولماء العبادات والأسرار

<sup>(</sup>١) يراجع ماسبق من هذا الكتاب س ٤١ عند الكلامعن الحكماء السبعة، حيث أوردنا الحكمة الجاريةعلى لسان ببتاقوس ، وهي « بلوغ الخير شاق» .

تتصل بالزراعة ، وما فيها من منافع ، ولهذا نشأت الألوهية عند استقرار الإنسان في الأرض وتعلم الزراعة .

وهذا يدل على تعمق بروديقوس فى بحث الإنسان ، والتماس « الطبيعة » الأولى التي تصدر عنها سائر مظاهره الاجتماعية ، مما يؤيد نزعة السفسطائيين فى التقابل بين الطبيعة والقوانين .

# فهرئين

| صفحة |             |                     |              |                                    |                     |                            |                            |                    |                      |                           |                                |
|------|-------------|---------------------|--------------|------------------------------------|---------------------|----------------------------|----------------------------|--------------------|----------------------|---------------------------|--------------------------------|
| (1)  | •           | •                   | •            | •                                  | •                   | •                          | •                          | •                  | •                    | •                         | مقدمة                          |
|      |             |                     |              |                                    |                     |                            |                            |                    |                      |                           | الفلسفة ,                      |
|      | -7          | ارة _               | ا لحضا       | سیــاسیا<br>) ــ معنی              | فة                  | ت بالفلس                   | ايونانيا                   | لحضار ا<br>الذا ذة | امتيازا.<br>الذ: ما  | _ & •.                    | الحضار<br>الدرن                |
| ١.   | •           | •                   | •            | •                                  | •                   | •                          | ٠                          | •                  | ليونانية<br>ليونانية | ۱<br>نلسفة ا              | طلائع ال                       |
|      | ِ فی<br>شأة | سط_و<br>۱ _ ن       | أى أر.<br>ا  | ۹ – ر<br>اليونانی<br>هوميرو        | انی<br>لـمم<br>۱۲ – | , اليو:<br>صادر ا<br>بين ، | – الفن<br>۱ – م<br>اليونان | ة ۸<br>;<br>أعياد  | لجغرافيــ<br>والفو   | بیئة ا-<br>والعلم<br>الهی | ٧ _ ال<br>التجربا<br>العلم الإ |
| ٣١   | . •         | قـدما               | وص اا        | عن نصر<br>رواة الآ                 | ئىف<br>١٩–٧         | الـكن<br>سفية              | - ۱۷<br>س الفا             | فية<br>: الدار     | الفلس                | الـكتب<br>أنواع ا         | - 14                           |
| ٤١   | •           |                     |              | ع ـ د                              |                     |                            |                            |                    |                      |                           | الحكماء<br>۲۳ رو               |
| ٤٧   | . م<br>داء  | حيــان<br>١ ــ الــ | ۸3 )<br>ن ۲۰ | ں ( ص<br>وریاضی<br>۳۰ _ ق <b>م</b> | . طالیس<br>ککی      | ۲۷ –<br>. عالم فا          | ادس<br>۲۹ –                | ن السـ<br>ـاسته    | فى القر<br>نه وسيا   | ملطية<br>. حكم:           | - 47                           |

| ٣٣ ـ أنكسمندريس ( ص ٥٦ ) : حياته ٣٤ ـ نص أفواله ٢٥ ـ        |
|-------------------------------------------------------------|
| الأبيرون ٣٦ _ خلق العالم ٣٧ _ ظهور الأحياء ٣٨ _ المعاد ٣٩ _ |
| مخترعات علمية ٤٠ ـ أنـكسمانس ( ص ٦٥ ) . حياته ٤١ ـ الهوا.   |
| أصل الأشياء ٤٧ ــ أثر أنكمانسُ .                            |

| ٧٠ | •   | •   | •       | •   | •    | •        | •       | •     | •      | فيثاغورس   |
|----|-----|-----|---------|-----|------|----------|---------|-------|--------|------------|
|    |     |     |         |     |      |          |         |       |        | عع نفوذ ا  |
|    |     | _   |         |     |      |          |         |       |        | سیرته ۲۹   |
|    | - 0 | ی ۱ | الموسيق | - 0 | سة . | . والهند | لحساب   | ٤ – ا | ں ۹    | تطهير النف |
|    |     |     |         |     |      | . •      | ر _ أثر | ك ده  | _ الفا | الطب سي    |

|    |   |   |   |   |   | ٥١ _ الله . | / •_ | ــ شعر | ٥٦ | ه حاته   |
|----|---|---|---|---|---|-------------|------|--------|----|----------|
|    |   |   |   |   |   | •           | -    |        |    | •        |
| 94 | • | • | • | • | • | •           | •    | •      | •  | ز ينوفان |

| ٩٨ | •   | •                 | •            | •     | •      | •       | •       | •    | •        | هرفليطس    |
|----|-----|-------------------|--------------|-------|--------|---------|---------|------|----------|------------|
|    | -71 | او <sub>ن</sub> ه | <b>ه</b> وأس | _كتاب | ٦.     | . حياته | - 09    | برين | دف المف  | ٨٥ _ اختلا |
|    |     |                   |              |       |        |         |         |      |          | النصوص     |
|    | .ار | _ النـ            | 77           | ضداد  | ين الأ | -       |         |      |          | الكلمة :   |
|    |     |                   |              |       | •      | فة .    | _ المعر | ٦٨   | ر المتصل | ٧٧ _ التغم |

|     |          |      |     |           |      | و د .  | _ الو ج | ٧٤   | ٣٧ _ الحقيقة |    |
|-----|----------|------|-----|-----------|------|--------|---------|------|--------------|----|
|     | الطريق . | - ٧٢ | تاح | · _ الافت | ۷۱ : | القصيد | -Y•     | يدته | ۹۹ حیاته وقص |    |
| 140 | •        | •    | •   | •         | •    | •      | •       | •    | ارمنيدس .    | با |

| مفحة      |                                                                                  |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 171       | أنباد قليس أنباد قليس                                                            |
|           | ٨٤ – حياته ٨٥ – قصيدة في الطبيعة ٨٦ – المعرفة ٨٧ – العناصر                       |
|           | الأربعة ٨٨ ــ الحبة والغلبة ٨٩ ــ الضرورة والانفاق ٩٠ ــ                         |
|           | الإنسان والنفس والمجتمع ٩١ ـ العلم والطب                                         |
| 191       | أنكسا جوراس ، ، ، ، ،                                                            |
|           | ۹۲ ـ حيانه ۹۴ ـ النصوص ۹۶ ـ الفلسفةالطبيعية ۹۵ ـ البذور ۹۹ ـ العقل ۹۷ ـ أهميته . |
| ۲٠٧       | المدرسة الذرية _ لوقيبوس                                                         |
|           | <ul> <li>۹۸ ـ النظرية الدرية قديما وحديثا</li></ul>                              |
|           | أقوال القدماء عنه ١٠١ ــ الجمع بين الإيلية والفيثاغورية (ص٢٠١ )                  |
|           | ١٠١ _ الحجلاء والملاء (ص ١٠٣) ٢٠٢ _ صفات الدرة .                                 |
| <b>71</b> | ديمقريطس                                                                         |
|           | ١٠٣ _ حياته ١٠٤ _ مذهبه ١٠٥ _ نشأة العالم والحياة ٢٠٩ _                          |
|           | المعرفة ١٠٧ الأخلاق ١٠٨ ــ أثره                                                  |
| 779       | الفيثاغور يون المتأخرون                                                          |
|           | ١٠٩ ــ تطور المدرسة ١١٠ ــ فيلولاوس : حيانه ١١١ ــ النفس .                       |
|           | ١١٧ نظرية الأعداد ١١٣ _ المجمات الحسة ١١٤ _ الفلك .                              |
| 727       | السفسطائيون                                                                      |
|           | ١١٥ _ معنى السفسطائي ١١٦ _ حول محاورة السفسطائي ١١٧ _                            |
|           | شخصية السفسطائي واسمــه ١١٨ ــ مهاجمة السفسطائيين ١١٩ ــ                         |
|           | معارضة سقراط ١٢٠ ـ سياسة المدينة ١٢١ الطبيعة والتقاليد.                          |
|           | ١٢٢ _ انتصار أثينا على الفرس ١٣٣ _ تشعب تعاليمهم ١٧٤ _ رأى                       |

زلار ١٢٥ ـ تطور السفسطائية

| صفحة |                                                                   |
|------|-------------------------------------------------------------------|
| 177  | بروتلجوراس                                                        |
|      | ۱۲۲ ـ حياته ۱۲۷ ـ كتبه ونصوصه ۱۲۸ ـ المعرفة ۱۱۹ ـ فن              |
|      | السياسة والتقابل بين الطبيعة والتقاليد . ١٣٠ ـ الأخلاق والتربية . |
|      | ١٣١ _ البحث في اللغة .                                            |
| 770  | جورجياس                                                           |
|      | ۱۳۲ حیاته ۱۳۳ ـ کتبه ونصوصه ۱۳۶ ـ جدل جورجیاس .                   |
|      | ١٣٥ ـ فن الحطابة ١٣٦ ـ القوة فوق الحق .                           |
| 791  | أنطيفون                                                           |
|      | ١٣٧ _ حياته ١٣٨ _ كتاب الحقيقة ١٣٩ _ الوفاق ١٤٠ _ الأحلام         |
|      | هبياس                                                             |
|      | ۱۶۱ حیانه ۱۶۲ ـ الجال                                             |
| 4.5  | برود يقوس                                                         |
|      | ١٤٣ ـ حياته ١٤٤ ـ اختيار هرقل ١٤٥ ـ اللغة ١٤٦ ـ الألوهية          |

## مراجع مختارة

- 1 Bréhier : Histoire de la Philosophie.
- 2 Burgess: An Introduction to the Hist. of Philosophy.
- 3 Radhakrishnan: Hist. of Phil. Eastern and Western.
- 4 Rivaud : Hist. de la Phil.
- 5 Russell : A Hist. of Western Phil.
- 6 Windelband: Hist. of Phil
- 7 Burnet : Greek Phil. Thales to Plato.
- 8 Charles Werner: La Phil. Grecque.
- 9 Gomperz: The Greek Thinkers.
- 10 Robin : La Pensée Grecque.
- 11 Zeller: Outlines of the Hist. of Gr. Phil.
- 12 Sabine: A Hist. of Political Theory.(1)
- 13 Barker : Gr. Political Theory.
- 14 Burnet : Early Gr. Phil.
- 15 Cornford: Principium Sapientiae.
- 16 Freeman (Kathleen) : Companion to Presocratic Philosophers.
  - ,, : Ancilla to the Presoc. Ph.
- 17 Raven : Pythagoreans and Eleatics.
- 18 Jaeger: The Theology of the Early Gr. Philosophers.
- 19 Nietzsche: La Naissance de la Phil. Gr.
- 20 Farrington : Science in Antiquity.
- 21 Rey : La Jeunesse de la Science Gr.
- 22 Sarton: A History of Science.
- 23 Will Durant: The life of Greece(2).
- 24 Bury : A History of Greece.
- 25 Murray : Five Stages of Gr. Religion.
  - (١) نقله إلى العربية حسن جلال العروسي.
     (٢) نقله إلى العربية محمد بدران .

## تصويبات

| صواب                       | خطأ                    | سطر | صفحة        |
|----------------------------|------------------------|-----|-------------|
| Mousike                    | Monsike                | ۲٠  | ۱۳          |
| Cleobulus                  | Cleolubus              | 14  | ٤١          |
| Myson                      | Mysol                  | ١٤  |             |
| Philosophos                | Philo <b>s</b> aphos   | ٤   | 70          |
| Jaeger                     | yaeger                 | ۲.  | ٥٣          |
| وخضعت مصر في               | وخضعت في               | ٦   | ٧٠          |
| إيزقراط                    | إيزاقراط               | ٦   | ٧١          |
| الأوتار غير متساوية        | الأوتار متساوية        | ٩   | ٨٥          |
| تساوی ۲ : ۳                | تساوی ۳: ۲             | ٧   | ٨٦          |
| الإلامة                    | الآلمة                 | 17  | 179         |
| النحني                     | المتعرج                | 18  | 147         |
| والهو رابطةفىالقضيةالحملية | والهو                  | 17  | 18.         |
| الغرض                      | الفرض                  | 17  | 127         |
| الأزل وسيوجد إلى الأبد     | الأبد وسيوجد إلى الأزل | 10  | 100         |
| أنمكذآ                     | ممكن                   | 11  | 4.1         |
| في أن الشمس                | في الشمس               | ٤   | 4.5         |
| نقد                        | نقدا                   | ١٢  | 788         |
| الأرجح                     | الأوضع                 | ١٤  | <b>Yo</b> • |

## كتب للمؤلف

| عيىوالحلبي  | مكنبة       | ١٨  |                                                          | 🔏 _ معانى الفلسفة      |
|-------------|-------------|-----|----------------------------------------------------------|------------------------|
| »           | D           | ١٥  | إلى المعتصم الله فى الفلسفة الأولى                       | الر _ كتاب الكندي      |
| D           | · <b>D</b>  | 40  | أرسطو ( ترجمة حديثة ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | المهر به كتاب النفس لأ |
|             |             |     |                                                          | الأب قنواتي )          |
| »           | ))          | 10  | ىياة فرفريوس ال <b>صورى</b>                              | 19                     |
| <b>w</b>    | · <b>»</b>  | ٣.  | لابن سينا وأربع رسائل                                    | سم ــ أحوال النفس      |
| لتأليف      | لجنة ال     | ۲.  | -<br>ن                                                   | ٣ _ خلاصة علم النف     |
| الخانجى     | مكتبة       | ۰۰  | القابسي (نفد)                                            | کلیر _ النعلم فی رأی   |
| التهضة      | مكتبة       | 40  |                                                          | كر _ في عالم الفلسفة   |
| <b>»</b>    | D           | ٤٠  | ابن رشد وأربع رسائل                                      | 🖈 _ كتاب النفس لا      |
| المعارف     | D           | •   | هية       ( سلسلة اقرأ )                                 | 🛭 🖊 - الحب والكراه     |
| <b>»</b>    | D           | ٥   | <b>D</b>                                                 | کا۱ – الخوف            |
| ø           | ,<br>,<br>, | 0   | <b>»</b>                                                 | مرر _ النسيان          |
| الانجلو     | D           | 10. | ( مقالات في النقد )                                      |                        |
| الآداب      | »           | ۲.  | ,                                                        | ۱۶ ــ أسرار النفس      |
| سطفي الحلبي |             | 44  | (ترجمة ـ راجعه يوسف مراد)                                | ۱۵ ـ طريقة ديكرولى     |
| الفر نسى    | المهد       |     | ين سينا للكاشى                                           | ·                      |
| الأميرية    | المطبعة     | ٦٠' | ا _ المدخل (مع لجنة مكونة من                             | ١٧ _ الشفاء لابن سين   |
|             |             |     | ر ،والأب قنواتى ، والحضيرى).                             |                        |